ASSUMPITIO
Gl B e

Investigaciones y experiencias sobre la Unidad, la Verdad y la Caridad
Recherches et experimentations sur ['Unite, la Verite et la Charité
Research and experimentation on Unity, Truth and Charity

N°00 — Noél-Christmas-Navidad 2025




Revue fondée a Noél 2025 par les maisons d'étude des Augustins de l'Assomption.
Journal founded at Christmas 2025 by the study houses of the Augustinians of the Assumption.
Revista fundada en Navidad de 2025 por las casas de estudio de los Agustinos de la Asuncidn.

Comité éditorial — Editorial Board — Comité editorial:
Louis-Martin Rakotoarilala, Nicolas Tarralle, Alain Thomasset,

Comité technique — Technical committee — Comité técnico:
Romaric Ablouka, Yvon Akpabie, Clément Lobel

Comité de lecture — Reading committee — Comité de lectura:
José Miguel Diaz Ayllén, Vincent Leclercq, Oswald Lusenge

revue.assumptio@gmail.com
SGF : Agostiniani dell’Assunzione - Via San Pio V, 55 - Roma 00165 - Italia
CIFA : 11 BP. 1003 Ouagadougou CMS 11 BF — BP. 9761 Kinshasa 1 RDC
PO Box 58488-00200 City Square, Nairobi-Kenya




Editorial

EN MARCHE POUR 20 VOLUMES AU BICENTENAIRE !

Dans la nouvelle bibliotheque de la CIFA de Kinshasa, on trouve une petite
vingtaine de volumes intitulés « Revue augustinienne » qui parut de 1902 a 1910.
Elle avait pour sous-titre : « Bulletin mensuel des maisons d'études des Augustins
de U'Assomption ». Découvrant cet imposant ensemble de science historique,
philosophique et théologique, on ne peut sempécher de se poser des questions.
Comment les Assomptionnistes de I'époque, tout récemment chassés de France, et
au milieu de difficultés sans nombre, ont-ils pu non seulement imaginer mais
réaliser pareille entreprise scientifique ? Pourquoi, avec nos « maisons d'études »
actuelles, nous qui sommes leurs héritiers dans la dimension doctrinale de
l'Assomption, devrions-nous dés lors hésiter a tenter une nouvelle aventure
scientifique a la mesure de nos moyens ?

La revue que vous avez sous les yeux veut relever un tel défi. Lidée trottait
dans la téte de quelques assomptionnistes et elle a pris corps lorsquils se sont
retrouvés a Nimes pour une rencontre de formateurs en novembre 2024. Elle est
un appel lancé a tous les fils du Pére d’Alzon 3 produire des études doctrinales
selon L'esprit de 'Assomption et ce, dés les années de philosophie et de théologie.
Chaque frére étudiant ne pourrait-il pas, au cours de sa formation, rédiger ici au
moins un article, par exemple la reprise dun travail académique jugé pertinent
selon notre charisme ?

La revue se veut internationale, accueillant des écrits issus des trois langues
officielles de la congrégation. Une présentation des articles sera chaque fois
déclinée en francais, en anglais et en espagnol. Comme une invitation a nous ouvrir
aux perspectives de fréres ayant une autre langue pour mieux partager



luniversalité concréte de notre expérience assomptionniste. Le titre Assumptio
exprime un enracinement et un horizon communs. Nous sommes enracinés dans
une méme histoire de la famille de I'Assomption qui Sest développée dans la
géographie multiple de nos cultures. Nous sommes surtout aimantés par le méme
horizon - que d'Alzon appelait « surnaturel » - d'une assomption de nos vies
humaines en Christ dont Marie est le modéle. En ce double sens, Assumptio dit
lamour en acte qui traverse la diversité de nos environnements humains et
ecclésiaux pour les orienter, a l'image de Marie, vers le Christ et son Royaume. La
revue accueille donc toute réflexion qui creuse une dimension de notre charisme
d’homme de communion, proposant la foi, solidaire des pauvres. Elle se veut un
lieu de débat et dargumentation qui stimule nos communautés et nos réflexions
assomptionnistes.

La revue Assumptio ouvre ainsi un espace de «Recherches et
expérimentations sur 'Unité, la Vérité, la Charité ». En conséquence, chaque
numéro sera structuré en deux parties distinctes. La premiére rassemble des
articles de fond, spécialement rédigés pour l'occasion, qui mettent en valeur des
pistes de recherches assomptionnistes. A la grace de Dieu si cela peut inspirer des
travaux de 2°™ ou de 3°™ cycle. La seconde partie veut accueillir les meilleures
réflexions de nos fréres étudiants : des textes rédigés spécifiquement pour creuser
la compréhension de notre charisme ou bien des extraits de travaux plus larges
qui U'éclairent particuliérement. A la fin de ce numéro, vous trouverez des éléments
d'orientation éditoriale.

La revue a donc pour vocation de susciter la réflexion, notamment par
l'échange et le débat. Dans cette optique, nous invitons les lecteurs a produire des
contrepoints critiques, qui peuvent paraitre dans le numéro suivant. De plus, nous
envisageons la création d'un site internet pour accueillir, soit des articles qui n'ont
pas pu étre retenus, soit des débats plus soutenus sur les problématiques
évoquées.

Le numéro que vous avez sous les yeux est un premier essai qui donne a lire
pour susciter l'audace de réfléchir ensemble. Sa grande qualité est d'avoir été
publié a Noél 2025 et, donc, d'exister. Cela induit aussi de nombreuses limites. Nous
avons manqué de temps pour discuter avec les différents auteurs avant la
publication de leurs textes, pour leur préparer des consignes et pour lisser les
références bibliographiques. Le comité de lecture n'a été contacté qu'a la toute fin
du mois de novembre. Mais grace a lui, grace aux contributeurs, grace aux

—4-



formateurs du SGF qui ont accompagné la démarche et grace a l'équipe technique,
nous avons pu sortir ce numéro Zéro a temps pour honorer les 180 ans de notre
fondation ! Nous confions la revue quil inaugure a lintercession bienveillante de
Notre Dame de I'Assomption.

Un dernier mot sur les articles que vous allez découvrir. Ils sont arrivés de
ci, de L3, pour donner une forme finale qui n'était pas préméditée. Vous verrez
combien la préoccupation pour « Dieu menacé en 'homme, et 'lhomme comme
image de Dieu » est présente. Elle traverse les quatre textes de la premiére partie
« Recherches » : sous la forme du droit, de la catholicité, du pardon et du dialogue.
Vous verrez aussi comment notre patriarche et notre fondateur inspirent encore
des fréres plus jeunes : les quatre textes de la deuxieme partie renouvellent notre
regard sur Augustin et d’Alzon. Les prochaines pages sont alors une invitation a en
lire les résumés dans la langue qui vous est la plus familiére avant de vous plonger
plus en avant dans le cadeau de la lecture. Nous attendons votre retour et, dans 20
ans, nous aurons 20 volumes pour le bicentenaire de notre fondation. Mais d'ici (3,
golitons pleinement la joie d'un

Joyeux Noél en Assumptio!



ON TRACK FOR 20 VOLUMES BY THE BICENTENNIAL!

In the new library of the CIFA in Kinshasa, there are about twenty volumes
entitled “Revue augustinienne” (Augustinian Review), which appeared from 1902 to
1910. Its subtitle was: “Monthly bulletin of the houses of study of the Augustinians
of the Assumption.” Discovering this impressive collection of historical,
philosophical, and theological works, one cannot help but ask questions. How were
the Assumptionists of the time, recently expelled from France and facing countless
difficulties, able to not only imagine but also carry out such a scientific
undertaking? Why, with our current “houses of study,” should we, who are their
heirs in the doctrinal dimension of the Assumption, hesitate to attempt a new
scientific adventure commensurate with our means?

The journal you have before you aims to take up such a challenge. The idea
had been floating around in the minds of a few Assumptionists and took shape when
they met in Nimes for a meeting of formators in November 2024. It is a call to all
the sons of Father d'Alzon to produce doctrinal studies in the spirit of the
Assumption, beginning in their years of philosophy and theology. Couldn't each
student brother, during his formation, write at least one article here, for example,
a review of an academic work deemed relevant to our charism?

The journal aims to be international, welcoming writings in the three official
languages of the congregation. Each article will be presented in French, English,
and Spanish. This is an invitation to open ourselves to the perspectives of brothers
who speak other languages, in order to better share the concrete universality of
our Assumptionist experience. The title Assumptio expresses a common
rootedness and horizon. We are rooted in the same history of the Assumption
family, which has developed across the diverse geography of our cultures. Above
all, we are drawn to the same horizon — which d'Alzon called “supernatural” — of
an assumption of our human lives into Christ, of which Mary is the model. In this
double sense, Assumptio expresses the love in action that permeates the diversity
of our human and ecclesial environments, orienting them, in the image of Mary,
toward Christ and his Kingdom. The journal therefore welcomes any reflection that
explores a dimension of our charism as men of communion, proposing faith in
solidarity with the poor. It aims to be a place of debate and discussion that
stimulates our communities and our Assumptionist reflections.



The Assumptiojournal thus opens a space for “Research and experimentation
on Unity, Truth, and Charity.” Consequently, each issue will be structured in two
distinct parts. The first part will bring together feature articles, specially written
for the occasion, which highlight areas of Assumptionist research. With God's
grace, this may inspire graduate and postgraduate work. The second part will
feature the best reflections of our student brothers: texts written specifically to
deepen our understanding of our charism, or excerpts from larger works that shed
particular light on it. At the end of this issue, you will find editorial guidelines.

The journal's purpose is therefore to stimulate reflection, particularly through
exchange and debate. With this in mind, we invite readers to produce critical
counterpoints, which may appear in the next issue. In addition, we are considering
creating a website to host either articles that could not be included or more
sustained debates on the issues raised.

The issue you have before you is a first attempt to encourage bold thinking
together. Its greatest quality is that it was published at Christmas 2025 and
therefore exists. This also implies many limitations. We did not have enough time
to discuss with the various authors before publishing their texts, to prepare
guidelines for them, and to smooth out the bibliographical references. The reading
committee was only contacted at the very end of November. But thanks to them,
thanks to the contributors, thanks to the SGF formators who supported the process,
and thanks to the technical team, we were able to release this /ssue Zeroin time
to honor the 180th anniversary of our foundation! We entrust the journal it is
inaugurating to the benevolent intercession of Our Lady of the Assumption.

Afinal word about the articles you are about to discover. They came from here
and there, giving rise to a final form that was not premeditated. You will see how
much concern for “God threatened in man, and man as the image of God” is present.
It runs through the four texts of the first part, “Research” in the form of law,
catholicity, forgiveness, and dialogue. You will also see how our patriarch and our
founder still inspire younger brothers: the four texts in the second part renew our
view of Augustine and d'Alzon. The following pages are an invitation to read the
summaries in the language you are most familiar with before delving further into
the gift of reading. We look forward to your feedback, and in 20 years, we will have
20 volumes for the bicentennial of our foundation. But until then, let us fully enjoy

a Merry Christmas in Assumptio



iEN MARCHA HACIA LOS 20 VOLUMENES PARA EL BICENTENARIO!

En la nueva biblioteca de la CIFA de Kinshasa hay una veintena de volumenes
titulados «Revue augustinienne» (Revista agustiniana), que se publicé entre 1902 y
1910. Su subtitulo era: «Boletin mensual de las casas de estudios de los Agustinos
de la Asuncion». Al descubrir este imponente conjunto de ciencia histdrica,
filosofica y teoldgica, no podemos evitar hacernos algunas preguntas. ;Como
pudieron los asuncionistas de la época, recién expulsados de Francia y en medio
de innumerables dificultades, no solo imaginar, sino también llevar a cabo una
empresa cientifica de tal envergadura? ;Por qué, con nuestras «casas de estudios»
actuales, nosotros, que somos sus herederos en la dimension doctrinal de la
Asuncidn, deberiamos dudar en intentar una nueva aventura cientifica a la medida
de nuestros medios?

La revista que tienen ante ustedes quiere afrontar ese reto. La idea rondaba
por la cabeza de algunos asuncionistas y se concretd cuando se reunieron en
Nimes para un encuentro de formadores en noviembre de 2024. Es un llamamiento
a todos los hijos del Padre d'Alzon para que produzcan estudios doctrinales segun
el espiritu de la Asuncion, y ello desde los afios de filosofia y teologia. ;No podria
cada hermano estudiante, durante su formacion, redactar aqui al menos un
articulo, por ejemplo, la recuperacion de un trabajo académico considerado
pertinente segin nuestro carisma?

La revista pretende ser internacional y acoger escritos en las tres lenguas
oficiales de la congregacion. La presentacion de los articulos se hara en francés,
inglés y espafiol. Como una invitacion a abrirnos a las perspectivas de hermanos
de otra lengua para compartir mejor la universalidad concreta de nuestra
experiencia asuncionista. El titulo Assumptio expresa un arraigo y un horizonte
comunes. Estamos arraigados en una misma historia de la familia de la Asuncidn,
que se ha desarrollado en la geografia miltiple de nuestras culturas. Sobre todo,
nos atrae el mismo horizonte — que d'Alzon llamaba «sobrenatural» — de una
asuncion de nuestras vidas humanas en Cristo, de la que Maria es el modelo. En
este doble sentido, Assumptio expresa el amor en accion que atraviesa la
diversidad de nuestros entornos humanos y eclesiales para orientarlos, a imagen
de Maria, hacia Cristo y su Reino. Por lo tanto, la revista acoge cualquier reflexion
que profundice en una dimension de nuestro carisma de hombres de comunion,
proponiendo la fe, solidarios con los pobres. Pretende ser un lugar de debate y

_8-



argumentacion que estimule nuestras comunidades y nuestras reflexiones
asuncionistas.

La revista Assumptio abre asi un espacio de «lnvestigaciones y
experimentaciones sobre la Unidad, la Verdad y la Caridad». En consecuencia, cada
numero se estructurara en dos partes distintas. La primera retne articulos de
fondo, redactados especialmente para la ocasion, que ponen de relieve las lineas
de investigacion asuncionistas. Con la gracia de Dios, si esto puede inspirar
trabajos de segundo o tercer ciclo. La segunda parte pretende acoger las mejores
reflexiones de nuestros hermanos estudiantes: textos redactados especificamente
para profundizar en la comprension de nuestro carisma o extractos de trabajos
mas amplios que lo ilustran de manera particular. Al final de este nimero,
encontraran elementos de orientacion editorial.

La revista tiene, por tanto, la vocacion de suscitar la reflexion, en particular
a través del intercambio y el debate. Con este fin, invitamos a los lectores a
presentar contraargumentos criticos, que podran aparecer en el siguiente nimero.
Ademas, estamos considerando la creacion de un sitio web para publicar los
articulos que no hayan podido ser seleccionados, asi como debates mas profundos
sobre las cuestiones planteadas.

El nimero que tienen ante ustedes es un primer ensayo que invita a la audacia
de reflexionar juntos. Su gran calidad es haber sido publicado en Navidad de 2025
y, por lo tanto, existir. Esto también implica numerosas limitaciones. No hemos
tenido tiempo suficiente para debatir con los diferentes autores antes de la
publicacion de sus textos, para prepararles instrucciones y para pulir las
referencias bibliograficas. No se contactd con el comité de lectura hasta finales de
noviembre. Pero gracias a él, a los colaboradores, a los formadores del SGF que
han acompafado el proceso y al equipo técnico, hemos podido sacar este nimero
ceroa tiempo para celebrar los 180 afios de nuestra fundacién. Confiamos la revista
que inaugura a la benévola intercesion de Nuestra Sefiora de la Asuncion.

Una dltima palabra sobre los articulos que van a descubrir. Llegaron de aqui
y de alla, para dar una forma final que no estaba premeditada. Veran cuan presente
esta la preocupacion por «Dios amenazado en el hombre, y el hombre como imagen
de Dios». Atraviesa los cuatro textos de la primera parte, «Investigaciones»: en
forma de derecho, catolicidad, perddn y dialogo. Veran también como nuestro
patriarca y nuestro fundador siguen inspirando a los hermanos mds jovenes: los



cuatro textos de la segunda parte renuevan nuestra mirada sobre Agustin y
d'Alzon. Las préximas paginas son, pues, una invitacion a leer los resiimenes en el
idioma que les resulte mas familiar antes de sumergirse mas profundamente en el
regalo de la lectura. Esperamos sus comentarios y, dentro de 20 anos, tendremos
20 volumenes para el bicentenario de nuestra fundacion. Pero hasta entonces,
disfrutemos plenamente de la alegria de una

iFeliz Navidad en Assumptio

-70-



TOUR D'HORIZON
en réesumes

OVERVIEW
In summaries

MIRADA GENERAL

en resumen






Présentation des articles en FRANCAIS

PREMIERE PARTIE - RECHERCHES

Les aspects canoniques de la promotion de la justice et de
la paix dans la vie religieuse assomptionniste
(par Louis-Martin RAKOTOARILALA, a.a.) p. 33

Les questions de justice et de paix sont décisives pour la vie religieuse
assomptionniste. Elles sont au coeur de notre style d'évangélisation dans le monde
d'aujourd'hui. Dans cet article, Louis-Martin Rakotoarilala ne présente pas les
multiples engagements de notre congrégation auprés de populations
profondément meurtries mais il se concentre sur leur aspect canonique. Sa
réflexion met en valeur les racines de la justice et de la paix en tant qu'exigence
fondamentale de toute activité missionnaire.

Le Code de droit canonique est tout d'abord présenté comme un moyen
essentiel qua I'Eglise pour créer l'ordre, la tranguillité et la paix qui ménent au
royaume. Il précise aussi l'obligation quont tous les fidéles chrétiens de
promouvoir la justice sociale et l'attention particuliére que les clercs et les
religieux doivent y accorder. Le royaume de Dieu auquel se consacrent les
Augustins de ['Assomption est précisément un royaume de justice et de paix. Les
textes de nos Chapitres généraux - et canoniques - soulignent différentes
maniéres den faire la promotion : par lengagement spirituel, le témoignage
crédible de vie fraternelle, la fidélité a la consécration religieuse et les
engagements apostoliques. Ce service du bien commun exclut toutefois l'exercice
du pouvaoir civil.

-]3-



Une dimension précieuse de cette réflexion consiste a identifier les textes
précis qui fondent notre devoir de promouvoir la justice et la paix en tant que
chrétiens, religieux et, enfin et surtout, Assomptionnistes. Le fossé entre ce que
nous devrions faire et ce que nous faisons réellement ainsi que les stimulantes
racines bibliques et historique du prophétisme social de U'Eglise, ne remettent pas
en cause la nécessité d'obligations précises en vue d'un royaume de justice et de
paix. Le respect de la loi de Dieu et de 'Eglise est une puissante source de
motivation pour aller de l'avant dans les moments difficiles.

Le regard occidental de Bruno Chenu sur UAfrique : un enjeu
de catholicité - 1. Les années lyonnaises
(par Nicolas TARRALLE, a.a.) p. 49

Nous croyons en I'Eglise, une sainte, catholique et apostolique. Tel est le
contenu de notre Profession de foi. Nous croyons que l'Eglise est catholique car
elle accomplit la mission que Jésus avait confiée a ses disciples en disant : « Allez
donc, de toutes les nations faites des disciples, les baptisant au nom du Pére et du
Fils et du Saint Esprit » (Mt 28.19). Cest cette catholicité de 'Eglise qui constitue le
point central de la réflexion théologique de Bruno Chenu. Pendant plusieurs siécles,
le regard occidental dominait les réflexions théologiques sur la catholicité de
UEglise car la majorité de théologiens étaient des occidentaux. Dans ses réflexions
a travers ses enseignements et publications, B. Chenu a ouvert une autre piste de
réflexion surtout par rapport a la catholicité de UEglise en Afrique.

Parlant justement d'un enjeu de catholicité de I'Eglise a travers un regard
occidental, Bruno Chenu, malgré son origine occidentale, a exprimé avec conviction
que UEglise en Afrique fait partie intégrante de ['Eglise Universelle. Cest une Eglise
pleinement catholique avec sa valeur particuliére. Cest dans cette perspective quiil
parle de I'Eglise noire qui est capitale. Pour lui cette conception conduit a « la
démystification du caractére blanc de notre christianisme ». Cette vision nous
interpelle a vivre authentiquement notre charisme. Ainsi, comme Assomptionniste,
Bruno Chenu nous fait comprendre que Uextension du Régne de Dieu trouve sa
place en Afrique avec la richesse et la diversité culturelle de son peuple.

_l4-



Le pardon comme processus de conversion,
de réconciliation et d’éradication de linjustice en Afrique
(par Alexis KASEREKA VALYAMUGHENI, a.a.) p. 71

Dans le contexte africain, fait de guerres, de massacres et de violence, la
justice ne suffit pas a réparer les dommages et a guérir les mémoires. Elle a besoin
du souffle du pardon. Or, des auteurs stoiciens avaient disqualifié, comme contraire
a la justice, un pardon compris comme la remise d'une peine méritée et ce, selon
le bon vouloir de l'offensé. Cette critique fut reprise par Kant et les rationalistes
modernes. Mais au XX¢ siécle, surtout en considération d'Auschwitz, des penseurs
comme Jankélévitch, Levinas, Arendt et Ricceur ont reconsidéré le pardon.

La Révélation atteste que Dieu est amour, parce que son amour est donné
«sans aucun mérite préalable », mais aussi « parce quil est un amour qui
pardonne » (Benoit XV1). Le pardon est christocentrique, ce qui est manifeste dans
lenseignement du Christ, dans ses ceuvres et surtout dans le mystére pascal,
lavénement du « grand pardon » (cf. Lv 29), excés d'amour de Dieu pour répondre
a l'excés du mal. Le pardon n'est pas insouciance ni indifférence face a linjustice.
Il requiert du coupable une reconnaissance de sa faute. Le pardon ne signifie pas
non plus oubli. IL se révéle efficace pour le traitement psychothérapeutique. Un tel
pardon ramene la victime et le coupable ensemble pour une cohabitation pacifique.

Ce dont le continent africain meurtri a le plus besoin pour sa reconstruction,
Cest de la paix, de la justice et de la réconciliation. Il y a ici un défi pour
l'actualisation du charisme assomptionniste.

Et si croire au dialogue était le 13éme article du Credo ?
(par Bienvenu KAMSELE AGBAKA, a.a.) p. 87

Le pluralisme religieux, n'est-il pas un signe des temps pour engager le
dialogue avec tous les hommes de bonne volonté ? Le symbole des Apdtres
comporte douze articles symbolisant la foi des douze ap6tres. Comme Lui, celui de
Nicée, dont nous célébrons le 1700° anniversaire en ce jubilé de l'espérance, est de
structure trinitaire. L'Eglise, « lieu de résidence de la Sainte Trinité parmi les
hommes », peut-elle développer sa doctrine en un treizieme article professant le
dialogue cecuménique et interreligieux » ?

-75-



Un séminaire international sur « le dialogue islamo-chrétien, une chance
pour U'Afrique », organisé avec l'Aide a U'Eglise en détresse, au Sénégal, du 11 au 13
novembre 2024, a rassemblé, d'un coté, des personnalités et des théologiens
musulmans sensibles au dialogue avec les chrétiens et, d'autre part, une trentaine
de participants issus de l'lnstitut pontifical des études arabes et de l'lslamologie.
Pour U'Eglise catholique en Afrique, le séminaire a prolongé le regard d'estime posé
par le Concile Vatican Il sur les musulmans qui adorent le Dieu unique. Témoins de
la résurrection du Christ ou témoins quAllah est le prophéte, chrétiens et
musulmans, tournés vers 'absolu de Dieu, qui est paix, sont appelés a travailler
ensemble pour empécher les guerres dites saintes. Pour les Assomptionnistes, ce
dialogue est un signe des temps pour ainsi travailler a l'avenement du regne de la
Trinité dans les dmes.

DEUXIEME PARTIE - EXPERIMENTATIONS

Devenir pasteur selon saint Augustin
(par Evandro GOMES, a.a.) p. 97

L'objectif de cet article est d'analyser la vision de saint Augustin sur le
ministére pastoral a partir du Sermon 101, prononcé a Carthage en 397. La réflexion
augustinienne, profondément enracinée dans la tradition biblique et patristique,
présente le pasteur comme un collaborateur de Dieu, un dispensateur de la Parole
et un membre de la communauté méme qu'il sert. L'analyse met en évidence les
éléments centraux de cette théologie pastorale — humilité, grace, service et unité
ecclésiale — et démontre l'actualité de sa proposition au milieu des défis
contemporains du ministére. S'appuyant principalement sur le paragraphe 4 du
sermon, cette étude souligne la maniére dont Augustin congoit la nature et la
mission du pasteur d'dmes dans le contexte de 'Eglise.

Mots clés : Saint Augustin ; Sermon 101 ; Théologie pastorale ; Ministére
ordonné ; Dispensateur ; Grace.

-76 -



Emmanuel d’Alzon, un « augustinien »
pour hier et pour aujourd’hui
(par Romain SIMTORO, a.a.) p. 101

Le Pére d'Alzon fut-il un authentique augustinien ? Si Romain Simtoro pose la
question au début de son propos, c'est pour y répondre fermement oui ! Il souligne
limportance de La Cité de Dieu dans la vision alzonienne de Uhistoire humaine et
la place centrale accordée a 'amour pour régler U'agir, comme lillustre la Régle de
saint Augustin. Avec une centralité de l'Eglise et du Royaume qui se retrouve chez
les deux hommes. R. Simtoro fait d'ailleurs un paralléle entre la situation de
'Evéque d'Hippone au lendemain du sac de Rome et celle de d'Alzon face aux forces
anticléricales de son temps. La maniére dont d’Alzon incarne l'esprit augustinien
est alors marqué non seulement par la combativité mais aussi par lhumilité. Leur
audace apostolique, leur souci de Uintériorité et leur sens de l'unité en communauté
doivent nous inspirer dans ces temps actuels d'incertitude et de relativisme.

R. Simtoro tire de cette réflexion une perspective personnelle inculturée dans
son expérience assomptionniste en Afrique de 'Est. Les CIFA ne sont-elles pas des
lieux privilégiés pour vivre en authentiques Augustiniens a la maniére du Pére
d'Alzon ? A chacun de puiser a nos sources le meilleur de Uexpérience de d'Alzon
dans la France du XIXe.

Emmanuel d’Alzon, icdne de crédibilité
pour la vie religieuse aujourd’hui
(par Videlis MULANDI MUSEMBI, a.a.) p. 107

Le Pére d'Alzon est un exemple crédible pour la vie religieuse aujourd’hui, un
homme selon le cceur de Dieu, aspirant par-dessus tout a faire la volonté de Dieu,
a la suite de Jésus-Christ, et des saints de tous les temps. Chez lui, les droits de
Dieu et ceux de 'homme sappellent mutuellement. A cette vertu naturelle de
franchise, il joignait la primauté du surnaturel, du Royaume de Dieu, du triple
amour, en esprit de foi et donc d'étude et de doctrine. Contre la Révolution qui
détourne les cceurs de Diey, il recherche les grandes causes de Dieu, en synergie
avec les laics, les prétres, les consacrés. L'éducation est pour Lui le moyen le plus
efficace d'étendre le Régne du Christ. Les religieux qui le suivent ainsi deviennent

-77-



des signes de contradiction, en donnant la priorité a la volonté de Dieu au milieu
d'une culture d'infidélité religieuse. C'est l'amour pour Jésus-Christ qui les motive,
ainsi que la dévotion a Marie, modele des vertus. Le Pére d'Alzon nous inspire par
sa passion pour l'évangélisation et son souci de former des communautés liées par
lamitié et la rencontre personnelle du Christ, conduisant a « lincarnation
mystique ».

La curiosité chez le Pere d’Alzon
(par Flavie Christien ANDRISOA, a.a.) p. 115

Les vertus humaines occupent une place fondamentale dans la méditation et
les enseignements de notre Fondateur, le Pére Emanuel d'Alzon. Dans ses Ecrits
Spirituels, il parle de la « curiosité » qui est justement 'objet de la réflexion de cet
article. En exposant le sens a la fois positif et négatif de ce concept, l'auteur nous
explique que pour le Pére d’Alzon, la curiosité est une vertu qui nous aide a
comprendre le sens profond de notre mission apostolique a faire venir le Régne de
Dieu en nous et autour de nous. Cest par cette vertu que nous pouvons développer
lesprit de désintéressement, de découverte, d'adaptation et de créativité partout
ou nous accomplissons nos missions apostoliques. Dans ce sens, la curiosité est
synonyme d'esprit dinitiative, tout en restant fidéle aux directives de la hiérarchie
de U'Eglise Universelle et Particuliére.

Comme Assomptionnistes, toute notre vie religieuse se caractérise par la vie
communautaire. La curiosité est une vertu qui peut nous aider a vivre positivement
ou négativement cette vie fraternelle. Pour le Pére Emmanuel d'Alzon, la curiosité
doit nous conduire a louverture de coeur, a la franchise, a la confiance et a
l'entraide mutuelle dans notre vie en communauté. La curiosité est aussi une vertu
qui nous incite a tisser une relation intime avec le Seigneur dans notre vie
intérieure car elle correspond a linvitation de notre Régle de Vie qui précise que
comme le P. d’Alzon, homme de foi, nous reconnaissons la nécessité de la priere
qui nous ouvre a l'action de Dieu.

-78 -



Presentation of Articles in ENGLISH

PART ONE - RESEARCH

The Canonical Aspects of Promoting Justice and Peace
in Assumptionist Religious Life
(by Louis-Martin RAKOTOARILALA, a.a.) p. 33

Justice and Peace issues are crucial for assumptionist religious life. They are
at the heart of our evangelization style in today’s world. In this article, Louis-Martin
Rakotoarilala does not present the manifold commitments of our congregation
among deeply wounded populations, but focuses on its canonical aspect. His
reflection underlines the roots of Justice and Peace as a fundamental requirement
for all missionary activities.

To begin with, the Code of Canon Law is depicted as a crucial means for the
Church to create order, tranquility and peace leading to the kingdom. It specifies
the obligation of all Christian faithful to promote social justice and the specific
attention clerics and religious should foster on. The Kingdom of God Augustinians
of the Assumption are dedicated to is a Kingdom of justice and peace. The texts of
our General - and canonical - Chapters underline different ways of promoting
these issues: spiritual commitment, credible witness of fraternal life, fidelity to
religious consecration and apostolic commitments. This service of the common
good excluding, however, the exercise of civil power.

A precious dimension of this reflection is to pin point the precise texts rooting
our duty to promote justice and peace as Christians, Religious and, last but not
least, Assumptionists. The gap between what we ought to do and what we really do
on one hand and the vivifying biblical and historical roots of the Church’s social
prophetism on the other, do not undermine the necessity of precise obligations in

-79-



view of a kingdom of justice and peace. Abiding to the law of God and in the Church
is a powerful source of motivation to thrive forward through difficult times.

Bruno Chenu's Western Perspective on Africa:
a Matter of Catholicity - 1. His Years in Lyon
(by Nicolas TARRALLE, a.a.) p. 49

We believe in one, holy, catholic and apostolic Church. This is the content of
our Profession of Faith. We believe that the Church is catholic because she fulfills
the mission that Jesus entrusted to his disciples when he said: “Go, therefore, make
disciples of all nations; baptize them in the name of the Father and of the Son and
of the Holy Spirit” (Mt 28:19). It is this catholicity of the Church that constitutes the
central point of Bruno Chenu's theological reflection. For several centuries, the
Western way of thinking dominated theological reflections on the catholicity of the
Church because the majority of theologians were from the Western countries. In
his reflections, mainly through his teachings and publications, he opened another
perspective of understanding, especially regarding the catholicity of the Church in
Africa.

Speaking precisely of the issue of the Church’s catholicity from a Western
perspective, Bruno Chenu, despite his Western origin, expressed with conviction
that the Church in Africa is an integral part of the Universal Church. It is a fully
Catholic Church withits own unique value. It is from this perspective that he speaks
of the “Black Church”, which is of a major importance. For him, this concept leads
us to the demystification of the white character of our Christianity. This vision
challenges us to live our charism authentically. Thus, as an Assumptionist, Bruno
Chenu helps us understand that the extension of the Kingdom of God has its
particular place in Africa, with the richness and cultural diversity of its people.

Forgiveness as a Process of Conversion, Reconciliation,
and Eradication of Injustice in Africa
(by Alexis KASEREKA VALYAMUGHENI, a.a.) p. 71

In the African context, plagued by wars, massacres, and violence, justice
alone is not enough to repair the damage and heal memories. It needs the breath

-20-



of forgiveness. However, Stoic authors had disqualified forgiveness, understood as
the remission of a deserved punishment at the discretion of the offended party, as
contrary to justice. This criticism was taken up by Kant and modern rationalists.
But in the 20th century, especially in light of Auschwitz, thinkers such as
Jankélévitch, Levinas, Arendt, and Ricceur reconsidered forgiveness.

Revelation attests that God is love, because his love is given “without any
prior merit,” but also “because it is a love that forgives” (Benedict XVI). Forgiveness
is Christocentric, which is evident in Christ's teaching, in his works, and especially
in the Paschal mystery, the advent of the "great forgiveness " (cf. Lev. 29), God's
excess of love in response to the excess of evil. Forgiveness is not carelessness or
indifference in the face of injustice. It requires the guilty party to acknowledge their
fault. Nor does forgiveness mean forgetting. It has proven effective in
psychotherapeutic treatment. Such forgiveness brings the victim and the guilty
party together for peaceful coexistence.

What the wounded African continent needs most for its reconstruction is
peace, justice, and reconciliation. Herein lies a challenge for the actualization of
the Assumptionist charism.

What if Believing in Dialogue Were the 13" Article of the Creed?
(by Bienvenu KAMSELE AGBAKA, a.a.) p. 87

Is religious pluralism a consequence of current migration, not a sign of the
times to engage in dialogue with all people of good will? The Apostles' Creed
consists of twelve articles symbolizing the faith of the twelve apostles. Like it, the
Nicene Creed, whose 1700th anniversary we are celebrating in this jubilee of hope,
has a Trinitarian structure. Can the Church, “the dwelling place of the Holy Trinity
among men,” develop its doctrine into a thirteenth article professing ecumenical
and interreligious dialogue?

An international seminar on “Islamo-Christian dialogue, an opportunity for
Africa,” organized with Aid to the Church in Need in Senegal from November 11 to
13, 2024, brought together, on the one hand, Muslim personalities and theologians
sensitive to dialogue with Christians and, on the other hand, around thirty
participants from the Pontifical Institute for Arabic and Islamic Studies. For the

-2]-



Catholic Church in Africa, the seminar extended the esteem shown by the Second
Vatican Council for Muslims who worship the one God. As withesses to the
resurrection of Christ or witnesses that Allah is the prophet, Christians and
Muslims, turned toward the absolute of God, who is peace, are called to work
together to prevent so-called holy wars. For the Assumptionists, this dialogue is a
sign of the times, enabling them to work toward the coming of the reign of the
Trinity in souls.

PART Two - EXPERIMENTS

Becoming a Pastor According to Saint Augustine
(by by Evandro GOMES, a.a.) p. 97

The purpose of this article is to analyze St. Augustine's vision of pastoral
ministry based on Sermon 10, delivered in Carthage in 397. Augustine's reflection,
deeply rooted in biblical and patristic tradition, presents the pastor as a
collaborator with God, a dispenser of the Word, and a member of the same
community he serves. The analysis highlights the central elements of this pastoral
theology—humility, grace, service, and ecclesial unity—and demonstrates the
relevance of his proposal in the midst of the contemporary challenges of ministry.
Based primarily on paragraph 4 of the sermon, this study highlights how Augustine
conceives of the nature and mission of the shepherd of souls in the context of the
Church.

Keywords. St. Augustine; Sermon 101; Pastoral theology; Ordained ministry;
Dispenser; Grace.

Emmanuel d’Alzon, an « Augustinian »
for Yesterday and Today
(by Romain SIMTORO, a.a.) p. 101

Was Father d'Alzon a true Augustinian? Romain Simtoro begins his
presentation with this question only to answer it with a resounding yes! He
emphasizes the importance of 7he City of God'in d'Alzon's vision of human history

-22-



and the central place given to love in guiding action, as illustrated in the Rule of St.
Augustine. Both men shared a central focus on the Church and the Kingdom.
Simtoro draws a parallel between the situation of the Bishop of Hippo in the
aftermath of the sack of Rome and that of d'Alzon in the face of the anticlerical
forces of his time. The way in which d'Alzon embodies the Augustinian spirit is
marked not only by combativeness but also by humility. Their apostolic audacity,
their concern for interiority, and their sense of unity in community should inspire
us in these times of uncertainty and relativism.

From this reflection, Simtoro draws a personal and enculturated perspective
rooted in his Assumptionist experience in East Africa. Are not CIFAs privileged
places to live as authentic Augustinians in the manner of Father d'Alzon? It is up to
each one of us to draw from our sources the best of d'Alzon’s experience in 19th-
century France.

Emmanuel d’Alzon: An Icon of Credibility
for Religious Life Today
(by Videlis MULANDI MUSEMBI, a.a.) p. 107

Father d'Alzon is a credible example for religious life today, a man according
to God's own heart, aspiring above all to do God's will, following Jesus Christ and
the saints of all times. In him, the rights of God and those of man are mutually
reinforced. To his natural virtues of frankness, he added the primacy of “the
supernatural”, of the Kingdom of God, of the triple love, in a spirit of faith and
therefore of study and doctrine. Against the Revolution that turns hearts away from
God, he sought the great causes of God, in synergy with the laity, priests, and
consecrated persons. For him, education was the most effective means of
extending the Reign of Christ. The religious who followed him in this way became
signs of contradiction, giving priority to the will of God in the midst of a culture of
religious infidelity. They are motivated by love for Jesus Christ and devotion to
Mary, model of virtues. Father d'Alzon inspires us with his passion for
evangelization and his concern for forming communities bound by friendship and
personal encounter with Christ, leading to “mystical incarnation.”

-23-



Curiosity in Father d'Alzon’s Perspective
(by Flavie Christien ANDRISOA, a.a.) p. 115

Human virtues occupy a fundamental place in the meditation and teachings
of our Founder, Father Emanuel d'Alzon. In his Spirifual Wkitings, he speaks of
“curiosity”, which is precisely the subject of this article. By explaining both the
positive and negative aspects of this concept, the author lets us understand that
for Father d'Alzon, curiosity is a virtue that helps us to grasp the profound meaning
of our apostolic mission based on our Motto to extend the Kingdom of God in us and
around us. It is through this virtue that we can cultivate a spirit of selflessness,
innovation, openness, and creativity wherever we are sent for our apostolic
missions. In this sense, curiosity is synonymous of initiative, while remaining
faithful to the directives of the hierarchy of the Universal and Particular Church.

As Assumptionists, our entire religious life is based on community life.
Curiosity is therefore a virtue that can help us live our fraternal life, whether
positively or negatively. For Father Emmanuel d'Alzon, curiosity should lead us to
openness of heart, frankness, trust, and mutual support in our community life.
Curiosity is also a virtue that encourages us to cultivate an intimate relationship
with the Lord in our interior life, as it corresponds to the invitation of our Rule of
Life, which specifies that, like Father d'Alzon, a man of faith, we recognize the
necessity of prayer, which opens us to God's action.

_24-



Presentacion de los articulos en ESPANOL

PRIMERA PARTE - INVESTIGACIONES

Los aspectos canonicos de la promocion de
la justicia y la paz en la vida religiosa asuncionista
(por Louis-Martin RAKOTOARILALA, a.a.) p. 33

Las cuestiones de justicia y paz son decisivas para la vida religiosa
asuncionista. Estan en el centro de nuestro estilo de evangelizacién en el mundo
actual. En este articulo, Louis-Martin Rakotoarilala no intenta presentar los
multiples compromisos de nuestra congregacion con poblaciones profundamente
heridas, sino que se centra en su aspecto candnico. Su reflexion destaca las raices
de la justicia y la paz como requisito fundamental de toda actividad misionera.

El Cédigo de Derecho Candnico se presenta, en primer lugar, como un medio
esencial con el que cuenta la Iglesia para crear el orden, la tranquilidad y la paz
que conducen al reino. También precisa la obligacion que todos los fieles cristianos
tienen de promover la justicia social y la atencion particular que los clérigos y los
religiosos deben prestarle. El reino de Dios, al que se consagran los agustinos de
la Asuncion, es precisamente un reino de justicia y paz. Los textos de nuestros
Capitulos Generales —y candnicos— subrayan diferentes maneras de promoverlo:
mediante el compromiso espiritual, el testimonio creible de la vida fraterna, la
fidelidad a la consagracion religiosa y los compromisos apostélicos. Sin embargo,
este servicio al bien comUn excluye el ejercicio del poder civil.

Una dimension valiosa de esta reflexion consiste en identificar los textos
precisos que fundamentan nuestro deber de promover la justicia y la paz como
cristianos, religiosos y, por Ultimo y, sobre todo, asuncionistas. La brecha entre lo
que deberiamos hacer y lo que realmente hacemos, asi como las estimulantes

-25-



raices biblicas e histéricas del profetismo social de la Iglesia, no ponen en tela de
juicio la necesidad de obligaciones concretas con vistas a un reino de justicia y paz.
El respeto a la ley de Dios y de la Iglesia es una poderosa fuente de motivacion para
seguir adelante en los momentos dificiles.

La mirada occidental de Bruno Chenu sobre Africa:
un reto de catolicidad - 1. Los afnos en Lyon
(por Nicolas TARRALLE, a.a.) p. 49

Creemos en la Iglesia, una, santa, catdlica y apostdlica. Este es el contenido
de nuestra profesion de fe. Creemos que la Iglesia es catdlica porque cumple la
mision que Jesus confi a sus discipulos diciendo: «Vayan, pues, y hagan discipulos
a todas las naciones, bautizandolos en el nombre del Padre, del Hijo y del Espiritu
Santo» (Mt 28,19). Es esta catolicidad de la Iglesia la que constituye el punto central
de la reflexion teoldgica de Bruno Chenu. Durante varios siglos, la perspectiva
occidental doming las reflexiones teoldgicas sobre la catolicidad de la Iglesia, ya
que la mayoria de los tedlogos eran occidentales. En sus reflexiones a través de
sus ensefianzas y publicaciones, B. Chenu abrio otra via de reflexion,
especialmente en relacion con la catolicidad de la Iglesia en Africa.

Hablando precisamente de la cuestion de la catolicidad de la Iglesia desde
una perspectiva occidental, Bruno Chenu, a pesar de su origen occidental, expresé
con conviccién que la Iglesia en Africa forma parte integrante de la Iglesia
Universal. Es una Iglesia plenamente catdlica con su valor particular. Es desde esta
perspectiva que él habla de la Iglesia negra, lo cual es fundamental. Para él, esta
concepcion conduce a «la desmitificacion del caracter blanco de nuestro
cristianismo». Esta vision nos interpela a vivir auténticamente nuestro carisma.
Asi, como asuncionista, Bruno Chenu nos ayuda a comprender que la extension del
Reino de Dios encuentra su lugar en Africa con la riqueza y la diversidad cultural
de su pueblo.

-26 -



El perddn como proceso de conversion, reconciliacion
y erradicacion de la injusticia en Africa
(por Alexis KASEREKA VALYAMUGHENI, a.a.) p. 71

En el contexto africano, marcado por las guerras, las masacres y la violencia,
la justicia no basta para reparar los dafios y sanar las memorias. La justicia
necesita el aliento del perddn. Sin embargo, los autores estoicos habian
descalificado al perdén como contrario a la justicia; al perddn entendido como la
remision de una pena merecida, segun la buena voluntad del ofendido. Esta critica
fue retomada por Kant y los racionalistas modernos. Pero en el siglo XX, sobre todo
considerando la experiencia de Auschwitz, pensadores como Jankélévitch, Levinas,
Arendt y Ricceur han reconsiderado el rol del perdon.

La Revelacidn atestigua que Dios es amor, porque su amor se da «sin ningin
mérito previo», pero también «porque es un amor que perdona» (Benedicto XVI). El
perddn es cristocéntrico; esto se manifiesta en la ensefianza de Cristo, en sus
obrasy, sobre todo, en el misterio pascual, la llegada del «gran perddn» (cf. Lv 29),
exceso de amor de Dios que responde al exceso del mal. El perddn no es
despreocupacion ni indiferencia ante la injusticia. Exige al culpable el
reconocimiento de su culpa. El perdén tampoco significa olvido. Se revela eficaz
para el tratamiento psicoterapéutico. Tal perddn reune a la victima y al culpable
para una convivencia pacifica.

Lo que mas necesita el maltratado continente africano para su
reconstruccion es paz, justicia y reconciliacion. Aqui hay un reto para la
actualizacion del carisma asuncionista.

.Y si creer en el didlogo fuera
el decimotercer articulo del Credo?
(por Bienvenu KAMSELE AGBAKA, a.a.) p. 87

El pluralismo religioso, consecuencia de las migraciones actuales, ;no es un
signo de los tiempos para entablar el didlogo con todos los hombres de buena
voluntad? El simbolo de los Apdstoles consta de doce articulos que simbolizan la
fe de los doce apdstoles. Al igual que este, el de Nicea, cuyo 1700° aniversario
celebramos en este jubileo de la esperanza, tiene una estructura trinitaria. ;Puede
la Iglesia, «lugar de residencia de la Santisima Trinidad entre los hombres»,

-27 -



desarrollar su doctrina en un decimotercer articulo que profese el didlogo
ecuménico e interreligioso?

Un seminario internacional sobre «El didlogo islamo-cristiano, una
oportunidad para Africa», organizado con “Ayuda a la Iglesia Necesitada”, en
Senegal, del 11 al 13 de noviembre de 2024, reunid, por un lado, a personalidades y
tedlogos musulmanes sensibles al didlogo con los cristianos y, por otro, una
treintena de participantes procedentes del Instituto Pontificio de Estudios Arabes
e Islamologia. Para la Iglesia catdlica en Africa, el seminario prolongd la mirada de
aprecio que el Concilio Vaticano Il dirigié a los musulmanes que adoran al Dios
Unico. Testigos de la resurreccion de Cristo o testigos de Ald y su profeta, cristianos
y musulmanes, orientados hacia el absoluto de Dios, que es paz, son llamados a
trabajar juntos para oponerse a las llamadas “guerras santas’. Para los
Asuncionistas, este dialogo es un signo de los tiempos y una llamada a trabajar, de
esta manera, por el advenimiento del reino de la Trinidad en las almas.

SEGUNDA PARTE - EXPERIENCIAS

Ser pastor como hijo de San Agustin
(por Evandro GOMES, a.a.) p. 97

El objetivo de este articulo es analizar la vision de San Agustin sobre el
ministerio pastoral a partir del Sermén 101, pronunciado en Cartago en el afio 397.
La reflexion agustiniana, profundamente arraigada en la tradicion biblica y
patristica, presenta al pastor como colaborador de Dios, dispensador de la Palabra
y miembro de la misma comunidad a la que sirve. El andlisis pone de relieve los
elementos centrales de esta teologia pastoral —humildad, gracia, servicio y unidad
eclesial— y demuestra la actualidad de su propuesta en medio de los desafios
contemporaneos del ministerio. Basandose principalmente en el parrafo 4 del
sermon, este estudio destaca cémo Agustin concibe la naturaleza y la misidn del
pastor de almas en el contexto de la Iglesia.

Palabras clave San Agustin; Sermén 101; Teologia pastoral; Ministerio
ordenado; Dispensador; Gracia.

-28 -



Emmanuel d'Alzon, un «agustino» para ayer y para hoy
(por Romain SIMTORO, a.a.) p. 101

¢Fue el padre d'Alzon un auténtico agustino? Si Romain Simtoro plantea esta
pregunta al comienzo de su intervencion, es para responder con un rotundo si.
Destaca la importancia de La ciudad de Dios en la visién alzoniana de la historia
humanay el lugar central que se concede al amor para regir la accidn, comoilustra
la Regla de San Agustin. Con la centralidad de la Iglesia y del Reino que se
encuentra en ambos hombres, R. Simtoro establece ademas un paralelismo entre
la situacidn del obispo de Hipona tras el saqueo de Roma y la de d'Alzon frente a
las fuerzas anticlericales de su tiempo. La forma en que d'Alzon encarna el espiritu
agustiniano se caracteriza no solo por su combatividad, sino también por su
humildad. Su audacia apostélica, su preocupacion por la interioridad y su sentido
de la unidad en comunidad deben inspirarnos en estos tiempos actuales de
incertidumbre y relativismo.

R. Simtoro extrae de esta reflexion una perspectiva personal inculturada en
su experiencia asuncionista en Africa Oriental. ;No son las CIFA lugares
privilegiados para vivir como auténticos agustinos a la manera del padre d'Alzon?
Que cada uno aproveche nuestras fuentes para sacar lo mejor de la experiencia de
d'Alzon en la Francia del siglo XIX

Emmanuel d'Alzon, icono de credibilidad
para la vida religiosa actual
(por Videlis MULANDI MUSEMBI, a.a.) p. 107

El padre d'Alzon es un ejemplo creible para la vida religiosa actual, un hombre
segun el corazén de Dios, que aspira, antes que nada, a hacer la voluntad de Dios,
siguiendo a Jesucristo y a los santos de todos los tiempos. En él, los derechos de
Dios y los del hombre se complementan mutuamente. A su virtud natural de
franqueza, unia la primacia de lo sobrenatural, del Reino de Dios, del triple amor,
en espiritu de fe y, por tanto, de estudio y doctrina. Contra la Revolucién que aleja
los corazones de Dios, busca las grandes causas de Dios, en sinergia con los laicos,
los sacerdotes y los consagrados. Para é, la educacion es el medio méas eficaz para
extender el Reino de Cristo. Los religiosos que lo siguen se convierten asi en signos

-29-



de contradiccidn, dando prioridad a la voluntad de Dios en medio de una cultura de
infidelidad religiosa; lo que les motiva es el amor a Jesucristo y la devocién a Maria,
modelo de virtudes. El padre d'Alzon nos inspira con su pasion por la
evangelizacion y su preocupacion por formar comunidades unidas por la amistad
y el encuentro personal con Cristo, que conduce a la «encarnacién mistica».

La curiosidad en el Padre d'Alzon
(por Flavie Christien ANDRISOA, a.a.) p. 115

Las virtudes humanas ocupan un lugar fundamental en la meditacion y las
ensefianzas de nuestro Fundador, el Padre Emanuel d'Alzon. En sus Escritos
Espirituales, habla de la «curiosidad», que es precisamente el objeto de reflexion
de este articulo. Al exponer el sentido tanto positivo como negativo de este
concepto, el autor nos explica que, para el padre d'Alzon, la curiosidad es una virtud
que nos ayuda a comprender el sentido profundo de nuestra mision apostdlica de
hacer venir el Reino de Dios en nosotros y a nuestro alrededor. Es a través de esta
virtud que podemos desarrollar el espiritu de desinterés, de descubrimiento, de
adaptacion y de creatividad en todos los lugares donde llevamos a cabo nuestras
misiones apostélicas. En este sentido, la curiosidad es sinénimo de espiritu de
iniciativa, sin dejar de ser fieles a las directrices de la jerarquia de la Iglesia
Universal y Particular.

Como Asuncionistas, toda nuestra vida religiosa se constituye a través de la
vida comunitaria. La curiosidad es, por tanto, una virtud que puede ayudarnos a
vivir de manera positiva o negativa nuestra vida fraterna. Para el Padre Emmanuel
d'Alzon, la curiosidad debe llevarnos a la apertura de corazon, a la franqueza, a la
confianza y a la ayuda mutua en nuestra vida en comunidad. La curiosidad es
también una virtud que nos incita a tejer una relacion intima con el Sefior en
nuestra vida interior, ya que corresponde a la invitacién de nuestra Regla de Vida,
que precisa que, como el P. d'Alzon, hombre de fe, reconocemos la necesidad de la
oracion que nos abre a la accién de Dios.

-30-



Premiere partie
RECHERCHES

Part One
RESEARCH

Primera parte
INVESTIGACIONES






The Canonical Aspects of Promoting
Justice and Peace
in Assumptionist Religious Life

Louis Martin RAKOTOARILALA, a Malagasy
national, is currently the superior of the CIFA
in Nairobi, having previously been the
superior of the scholasticate in Fianarantsoa.
He completed a thesis in canon law in Rome
and teaches at Hekima University College.

INTRODUCTION

Promoting justice and peace is one of the most important missions that the
Religious of the Augustinians of the Assumption must fulfill. Indeed, the General
Chapter of 2011 recommends “that the Congregation be involved in the International
Justice and Peace Commission of the Assumption Family and report on the
activities of the Commission”'. Our commitment to promote justice and peace is at
the heart of the evangelization in the world, particularly in the countries that are
facing major socio-political crises for several years. These crises deeply affect the
citizens of the countries where we are sent as missionaries. Therefore, as religious,
we must be promoters of justice and artisans of peace within the population, in

1 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, n. 58.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p.33-47



accordance with the juridical norms of the Church. That is why we are talking about
the canonical aspects of promoting justice and peace in Assumptionist religious
life.

The aim of this article is to offer, from the canonical point of view a global
vision of our commitment to promoting justice and peace as the fundamental
requirement of all missionary activities. To allow also reflection on canonical and
pastoral principles, as well as concrete and operational actions to be taken in the
context of the current socio-political crises where hatred, division, violence,
insecurity and deep poverty reigns. For example: the wars in Ukraine and in
Palestine, the conflicts in some African countries. There are also political crises in
different countries where our Congregation is present. As religious and ministers
of communion and reconciliation, we must fulfill this commitment in our respective
apostolates and missions by offering a new face of evangelization which presents
as its foundation, justice and peace with respect for each individual and of all
peoples so that we will be able to extend fruitfully the Kingdom of God wherever
we are living.

I — POINTS OF CLARIFICATION ON THE TERM “CANONICAL ASPECT”

The term “canonical aspect” refers to the Code of Canon Law of 1983 with its
modifications, especially during the pontificate of Pope Francis. Sometimes we
have the tendency to classify it negatively by considering that the legislation of the
Church is purely sanctions. We should understand that “the role of law is to assist
the people in the reception of God's saving mysteries... Our point of departure is in
accepting and professing that the Church is both a truly human community,
entrusted to human beings, and a divine mystery (cf. Eph 5:32), the work of the
Spirit"2. The purpose of canon law is not to replace, in the life of the Church, faith,
grace and charisma, especially the charity of the faithful, but rather to foster an

2 M. ORsY, «Theology and Canon Laws, 1.

_3%-



order that gives priority to love®. Furthermore, the real purpose of canon law is to
offer guidelines that lead to harmony and peace.

The purpose of canon law is to assist the Church in fulfilling its task
which is to reveal and to communicate God's saving power to the world.
Law can help by creating order in the community, an order that leads to
tranquility and peace: a good disposition for the “assembly” to become
“light to the nations.” The law can be also a teacher to the people, as the
Torah once was: guiding them toward the k/nga’om4.

It is therefore in this perspective that we can talk about the canonical aspects
of promoting justice and peace in religious life, especially in our Congregation. We
should understand that the Code of Canon Law is promulgated to help us to live
harmoniously and peacefully in a fraternal community of brothers who are able to
live “in a household of perfect harmony (Ps 67, 7), having but one mind and one
heart intent on God"®.

II — THE CANONICAL DUTIES OF ALL THE FAITHFUL
TO PROMOTE JUSTICE AND PEACE

The Code of Canon Law specifies “a general principle and then clarifies the
application of that principle in the Church'’s life. The general principle states that a
‘true equality regarding dignity and action’ exists among all the Christian faithful”.
More precisely, “from their rebirth in Christ, there exists among all the Christian
faithful a true equality regarding dignity and action by which they all cooperate in
the building up of the Body of Christ according to each one’s own condition and
function” (can. 208). This fundamental equality among all the Christian faithful has
“a sacramental origin; the entire baptized share a personal, individual relationship

3 Cf. D. LE TOURNEAU, Manuel de droit canonique, 8.
L M. Orsy, «<Theology and Canon Law», 2.

5 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Rule of Saint Augustine |, 2.

¢ R. J. KasLYN, «The people of God», 258.

-35-



with Jesus Christ, a relationship which finds visible expression through entrance
into a particular faith community by baptism. Through this incorporation into the
Body of Christ (can. 204), each of the baptized is a daughter or son of God"". The
term Christian faithful refers here to all categories of the people of God: the sacred
ministers who in law are also called clerics, the consecrated persons and the lay
faithful (can. 207).

Concerning the duties of promoting justice and peace, the Code of Canon Law
specifies that all Christian faithful “are also obliged to promote social justice and,
mindful of the precept of the Lord, to assist the poor from their own resources”
(can. 222 §2). This obligation concerns all the clerics, the consecrated persons and
the lay faithful. However, “the specific modality and the best means of fulfilling this
obligation are to be determined by the individual, depending upon particular
circumstances and resources available” because, although there is a fundamental
equality among all the faithful, the distinction between laity, consecrated persons,
and clergy is hierarchical. The Church as a society is always organized under the
authority of the hierarchy, and every baptized person participates in its building up,
in communion with and under the direction of this hierarchy. In this sense, clergy,
consecrated persons, and laity exercise their rights and duties within the limits of
their competence and by following the directives of their own competent
hierarchical authority’.

For the clerics, canon 287, §1 specifies that “most especially, clerics are
always to foster the peace and harmony based on justice which are to be observed
among people”. This canon concerns also all consecrated persons who are
members of Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life because
according to can. 672: “religious are bound by the prescripts of can. 277, 285, 286,
287, and 289, and religious clerics additionally by the prescripts of can. 279, §2; in
lay institutes of pontifical right, the proper major superior can grant the permission
mentioned in can. 285, §4”. Moreover, “canon 528, §1 obliges pastors to promote
works of social justice. Vita consecrata 82 urges members of institutes of

"R. J. KasLYN, «The people of God», 258.
8 R J. KasLyN, «The people of God», 284.

9 L M. RAKOTOARILALA, Engagement des clercs a maintenir la paix et la concorde dans la justice selon le
canon 287 §1 dans la perspective de U'Exhortation Apostolique «Africae Munus», 110.

-36 -



consecrated life “to denounce the injustices committed against so many sons and
daughters of God and commit themselves to the promotion of justice.”®

IIT — SPECIFIC DUTIES OF THE AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION

The mission of the Congregation
to promote justice and peace

From the beginning, our Founder, Fr. Emmanuel d'Alzon insisted that “the
principles of our Congregation are found, properly speaking, in our motto, “Thy
Kingdom Come.” These words from the Lord's Prayer express for us the total
perfection for which we must strive, the apostolic life in which we must be engaged,
and the zeal we must bring to our relationships with our neighbor’". The
Assumptionists continue the mission that the Founder and his first disciples have
initiated. Indeed, according to Fr. Benoit GRIERE, the former Superior General, at
the beginning of his mandate, he reminded us that “we are called to be at one and
the same time heirs and founders, “Faithful to Emmanuel d'Alzon for the coming for
the Kingdom”. For we are, hand in hand, heirs of a rich apostolic past and founders
called to respond to the challenges of new times™? That is why, our Rule of Life
stipulates that “the Assumptionist community exists for the coming of the Kingdom.
The spirit of the founder impels us to embrace the great causes of God and of man,
and to go wherever God is threatened in man and man threatened as the image of
God",

Obviously, it is this exhortation from the Rule of Lifethat invites us to promote
justice and peace in our mission since our religious life finds its raison d’étre as
Augustinians of the Assumption to extend the Kingdom of God; to be witnesses of

10R. J. KaSLYN, «The people of God», 284.
" E DALZON, «First Letters to the Master of Novices: Principles of the Congregation», 107.

"2 B, GRIERE, «Preface to the Acts of the General Chapter of the Augustinians of the Assumption Rome,
May 2-23, 2011, |.

13 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 4.

-37 -



Christ until he comes; to establish among people the reign of justice and peace™.
For this reason, the Acts of our last General Chapter stipulates clearly: “The
Kingdom of God is near and is manifested in our Congregation's commitment to a
more fraternal and just world. These are true prophetic signs of the Gospel”®. This
statement is in fact, the confirmation of what was already said in the previous
General Chapter which specifies that “the Gospel is at the center of our actions in
favor of Justice, Peace and Integrity of Creation. The Beatitudes call us compellingly
to create a JPIC culture within our Congregation. We need to rely on witnesses and
models in order to respond well to this call. Religious life, by virtue of its
discernment of the signs of time and its openness to mission, makes prophets of
us all™.

Promoting justice and peace through spiritual commitment

The Congregation of the Augustinians of the Assumption is really involved in
promoting justice and peace because in our different apostolates “we are invited to
deepen our commitment to Justice, Peace and Integrity of Creation (JPIC). The
General Chapter wishes to go one step further in this direction””. To faithfully
accomplish this mission, we must remember that according to canon 663 §1: “The
first and principal duty of all religious is to be the contemplation of things divine
and constant union with God in prayer”. In this perspective, prayer is the
foundational stone of our entire apostolic life, for it draws all of us into close
communion with Christ, who became poor and servant for all. In fact, the essential
contribution that the Church expects from consecrated life is much more about
being than doing™®. It is furthermore prayer, which draws us ever closer to God and
“enables us to be in solidarity with those who suffer and struggle for justice and
peace. Prayer unifies our life. It gives coherence to our words and our deeds. It

14 Cf. L GUISSARD, Les Assomptionnistes d’hier a aujourd’hui, 58.

'S AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the 34" General Chapter of the Augustinians of the Assumption
Rome, 1 - 25 June 2023, n. 55.

‘f AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter of the Augustinians of the Assumption
Ecully-Valpré, April 27 - May 17, 2017: Justice, Peace and Integrity of Creation (JPIC), 78.

‘? AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter of the Augustinians of the Assumption
Ecully-Valpré, April 27 - May 17, 2017 Justice, Peace and Integrity of Creation (JPIC), p.78.

18 Cf. T. RINCON, «Les instituts de vie consacrée et les sociétés de vie apostolique», 863.

-38 -



enables us to get involved and to become signs of hope, despite the difficulties of
the work™.

It is the personal and communal prayer of each religious that nourishes their
entire life, since it is at the heart of their commitment. Clearly, there can be no
lasting religious consecration without a regular and nurtured relationship with the
Lord who is always present in the Eucharist because “in a world marked by
different kinds of conflict, by difficulties in communication and by forces that
disperse rather than draw together, religious life authentically lived can be a
source of personal integration. This is achieved by serious interior work, as much
at the human as at the spiritual level, by giving a central place to the Eucharist,
source of all true communion”®. Indeed, through prayer, we welcome and celebrate
God'’s action in our lives. Therefore, our entire life as religious, all of our actions,
must bear witness to the coming of the Kingdom within us and around us?. Our
prayer continually renews the following of Christ because it leads us to a closer
personal relationship with him so the more open we are to the contemplative
dimension of our life, the more attentive we will be to the affective relationship with
God and with our brothers and sisters?.

Promoting justice and peace through
credible witness of fraternal life

For us Assumptionists, it is the community that sustains the apostolic mission
and the entire life of each member. That is why our Rule of Life stipulates that “Our
communities wish to share the joys and hopes, the sorrows and anxieties of the
men and women of their time, especially of the poor and of all “those who hunger
and thirst for justice” (Mt 5, 6). In solidarity with their aspirations and struggles, we
participate in building a world which is more just and more fraternal”%. We are
therefore invited to commit ourselves to promoting justice, peace, harmony,

19 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, n. 39.
20 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, n. 22.
2 Cf. AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Ratio Institutionis: Formation For life and for mission, n. 13.

2 | M. RAKOTOARILALA, The obligation to sustain members of the Augustinians of the Assumption in the
Vice-Province of Madagascar according to Canon 670, 52.

2 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 14.

-39-



solidarity, reconciliation and charity through our personal and community
witnesses. Certainly, “a world of greed and wide-spread injustice requires of us a
more radical following of Christ. The poor in goods and in spirit have a special place
in the Kingdom of God"?.

We must remember that it is through our witness of fraternal life that we can
show to the world that despite differences, it is always possible to live together in
communion, charity and love. We cannot pretend to be actors of justice and peace
if we are not able to live harmoniously and peacefully in our different communities.
A troublemaker and a greedy person in his fraternal life cannot promote justice
and peace in his daily life. It is through our authentic fraternal life in community
that we can witness to people that we are promoting justice and peace in our
contemporary society. For this reason, our Former Superior General in his Letter
on Brotherhood, challenges us saying that:

Christian brotherhood cannot be conceived as a refusal to get
involved in the city. To the contrary, the Kingdom of God is not an escape
from temporal realities, but their transformation. Christian faith has a
political dimension because it gives rise to a struggle against all
inequality and exclusion. It is the spirit of the Beatitudes that pushes us
to transform the world into a place where greater peace and justice
refgn. Is our community playing an active role in this transformation of

:sociez‘}//25

To promote justice and peace among all people, as Augustinians of the
Assumption, through our life in community, we therefore must bear witness to
unity, fraternity, charity, selflessness, disinterestedness and communion among
ourselves as our Rule of Life points out clearly that “Christ is the one who gathers
us together. We live in community according to the spirit of Saint Augustine: “ Before
all else, live in a household of perfect harmony, having but one heart and one mind
intent on God' (Rule of Saint Augustine, I, 2). We strive to lead a fraternal life
characterized by frankness, cordiality and simplicity"?. Thus, it is clear that we

24 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, n. 59.

% Cf. B. GRIERE, How good and how pleasant it is when brothers dwell together as one (Psalm 133): Letter
on Brotherhood, 23.

% AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 3.

_40-



cannot be peacemakers and agents of justice if we do not first live in a fraternal,
reconciled, peaceful community, open to diversity because “community life shows
us that it is possible to live as brothers and sisters, and to be united even when
coming from different ethnic or racial backgrounds (cf. Ps 133:1)... Those men and
women who follow Christ Jesus find in him the secret of living happily together:
mutual love and fraternal communion, strengthened daily by the Eucharist and the
Liturgy of the Hours™?".

Promoting justice and peace through
our fidelity to religious consecration

Talking specifically about religious consecration, our Rule of Life specifies
that “Religious profession is what unites the members of the Institute in view of our
common goal: the coming of the Kingdom. Religious profession and the apostolate
place all the religious, Priests and Brothers, within one and the same mission"%,
Religious profession establishes the unity of the members of the Institute for a
common purpose. Henceforth, we also contribute to promoting justice, peace,
solidarity, love and reconciliation through our fidelity to religious profession of the
evangelical counsels of poverty, chastity and obedience because “through the
commitment of our religious life, we wish to respond to this vocation and to its
evangelical demands, according to the Lord's gift. By our vows of poverty, chastity
and obedience, which witness to our faith in Jesus Christ, we wish to call attention
to the ultimate meaning of human realities and to become servants of the
Kingdom?.

In his Apostolic Exhortation Africae munus, Pope Benedict XVI affirms in a
very vibrant manner that “through the vows of chastity, poverty and obedience, the
life of consecrated persons becomes a prophetic witness. Hence, they can be
examples in the area of reconciliation, justice and peace, even in circumstances
marked by great tension"®. All consecrated persons are invited to give an authentic

27 BENEDICT XVI, Ex. ap., Africae munus, n. 117.

28 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 56.

¥ AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 25.

%0 BENEDICT XV, Ex. ap., Africae munus, n. 117.

_41-



witness of their consecrated lives by being totally faithful to their vows. They must
be men and women of communion, bearing witness to all people especially those
in Africa that it is possible to live together despite their different cultural, ethnic,
and racial backgrounds.

Promoting justice and peace through
our apostolic commitments

Finally, as Assumptionists, we manifest our particular concern for promoting
justice and peace through our apostolic commitments. In this way, “we work to
build up the Church by proclaiming Jesus Christ. We give priority to education in
the faith, to training responsible laypeople, and to awakening and supporting
Christian vocations, particularly religious and priestly vocations. The proclamation
of Jesus Christ is inseparable from the promotion of the whole person in justice,
love and unity™®. In order to be able to put into practice this apostolic commitment,
the last General Chapter recommends that “in all our apostolic works, especially
our parishes and educational institutions, concern for justice, peace and the
integrity of creation must have its place through ad hoc committees: by offering the
necessary formation and spiritual and pastoral animation, they will lead to
concrete actions and commitments”®2. Henceforth, in his first Letter to the
Congregation, Fr. Ngoa Ya Tshihemba, our Superior General, invites us to continue
our effort in this commitment. He exhorts us by saying:

Faced with the multiplicity of situations and challenges, there is
always the temptation to want to give up. Yet, in the face of a divided
world still over-run by conflicts here and there, with regions where this
has been going on for years (as in the DR Congo, West Africa and many
other places); in the face of the number of displaced people who
continue to increase for various reasons; in the face of political tensions
rooted in gegpolitical positions; in the face of the consequences of global

31 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 16.

%2 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the 34" General Chapter of the Augustinians of the Assumption
Rome, 1 - 25 June 2023, n. 67.

_42-



warming that can only worry us - we want to be artisans of peace and
unity, and work for the integrity of creation.®

TV — SOME CANONICAL REQUIREMENTS LIMITING OUR COMMITMENT
IN PROMOTING JUSTICE AND PEACE

Before concluding, we should not forget that our topic concerns the canonical
aspects of promoting justice and peace in Assumptionist religious life. Let us keep
in mind that according to canon 287, §1 “most especially, clerics are always to
foster the peace and harmony based on justice which are to be observed among
people”. As religious, priests and brothers, we are sharing the same mission in the
Congregation so according to canon 672, we are bound by the same prescripts.
However, in accomplishing our different apostolates and ministries, we must know
that there are some canonical requirements limiting our commitment in promoting
justice and peace. These requirements concern particularly the brothers and
priests who are involved directly in pastoral activities such as schools, parishes
and social communications.

More precisely, according to canon 285 §3 “clerics are forbidden to assume
public offices which entail a participation in the exercise of civil power”. Then,
according to canon 287 §2 “they are not to have an active part in political parties
and in governing labor unions unless, in the judgment of competent ecclesiastical
authority, the protection of the rights of the Church or the promotion of the common
good requires it”. Basically, the prohibition of the clergy as well as the religious (cf.
can. 672) from holding public office and the restriction on political activity are
“based on the distinctive role of the clergy vis-a-vis the laity. Political activity
ordinarily belongs to lay persons; priests should be “mindful of the maturity of lay
persons and must highly value it when there is question of a special sphere in
which they are versed.” The present canon, however, is principally focused on the

% NGoA YA TSHIHEMBA, Letter n.1 to the congregation Implementation of the 34" General Chapter, 7.

—43-



responsibility of the clergy to promote unity in the community. Their ministry is
directed to all faithful, not just to members of political party or trade union”3.

Addressing particularly to priests, in his Apostolic Exhortation Africae munus,
Pope Benedict XVI reminds them that, as pastors, they are responsible for
continuing the work of evangelization that the Lord himself entrusted to his
disciples. They are also called to holiness through their witness of peaceful lives
and are invited to shepherd the Lord's flock with justice and without discrimination.
They must therefore avoid any involvement or active participation in the leadership
of political parties or trade unions, which could compromise their priestly mission.

Dear priests remember that your witness to living together in peace,
over ethnic and racial lines, can touch hearts. The call to holiness bids
us become pastors according to the heart of God, feeding our flock with
Justice (cf Ez 34:76). To yield to the temptation of becoming political
leaders or social agents would be to betray your priestly mission and to
do a disservice to society, which expects of you prophetic words and
deeds®.. Devote yourselves intensely to putting into practice the
diocesan pastoral plan for reconciliation, justice and peace, especially
through the celebration of the sacraments of Penance and the
Eucharist, catechesis, the formation of lay people and ongoing dialogue
with those holding positions of responsibility in society. Every priest
should feel happy to serve the Church®.

This exhortation is also addressed to us, especially those who are working in
different parishes and pastoral activities. Indeed, “for the love of the Church, we
need to unite our voice with Christ’'s on behalf of its crushed and suffering
members. He needs our voice to make his cries resound today for the victims of
social injustice, persecuted Christians, victims of all forms of abuse, victims of
violence and war-... Solidarity with the poorest, lived out in the various Assumption
missions, enables us to live the love of the Church in the school of Saint Augustine.

% J. E. LYNCH, «The obligations and rights of clerics», 380.
3 BENEDICT XV, Ex. ap., Africae munus, n. 108.
% BENEDICT XV, Ex. ap., Africae munus, n. 111.

44 -



This love urges us to put ourselves on the side of those who are deprived of their
rights and dignity, to make Christ's voice resound on their behalf"*’.

CONCLUSION

To conclude, as Assumptionists, we dedicate our entire lives to the service of
the Church and the Congregation. Therefore, our commitment to society must be in
conformity with the charism of our Congregation and our state of life as religious.
In working for the promotion of justice and peace, we are therefore called to always
act as agents of unity and artisans of communion in conformity with Christ who
accomplished his earthly mission in total union with the Father and the Holy Spirit.
We are specifically invited to promote these values, through the preaching of the
Good News of love and reconciliation because “the community, by the quality of its
life and work, bears witness to the Good News. Healthy or ill, young or old, we share
this apostolic mission with our brothers, each according to his vocation and
situation”®,

It is in this perspective that we are invited to promote justice and peace
because “faithful to the will of Father d’Alzon, our communities are at the service
of truth, unity, and charity. In this way, they herald the Kingdom™?. Recently, in his
Letter to the Congregation, our Superior General encourages us to persevere and
to be creative in our duties to promote justice and peace because “our
responsibility, wherever we are as Assumptionists — in parishes, schools, the
media, and other social works — is not simply a responsibility for managing affairs,
even though this must be done well, but rather a responsibility for incarnation”“.

%7 ). E. RAFANAMBINANTS0A, Second Letter from the Superior General and the General Curia to the
Congregation: Let us love the Church together with Saint Augustine, 12.

38 AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 19.

% AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption:
Constitutions, n. 5.

“0 NGOAYATSHIHEMBA, Second Letter from the Superior General and the General Curia to the Congregation:
Loving the Church as Fr. D'Alzon did: the pillars of a steadfast love, 23.

_45-



In a word, promoting justice and peace is fundamentally at the heart of our mission
that is always oriented to “the salvation of souls, which in the Church must always
be the supreme law” (can. 1752) and the extension of the Kingdom of God in us and
around us.

Louis-Martin RAKOTOARILALA, a.a.

BIBLIOGRAPHY

AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians
of the Assumption, Rome 1984.

———, Ratio Institutionis: Une formation pour la vie et la mission, Rome 2005.
———, Acts of the General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, Rome 2011.

———, Acts of the General Chapter of the Augustinians of the Assumption Ecully-
Valpré, April 27 - May 17, 2017, Rome 2017.

———, Acts of the 34" General Chapter of the Augustinians of the Assumption
Rome, 1 - 25 June 2023, Rome 2023.

BENEDICT XVI, Ex. ap., Africae munus, 19 nov. 2011, AAS 104 (2012) 239-314.

D'ALzoN, E,, «Closing Address at the General Chapter of the Augustinians of the
Assumption September 17, 1868», in A. SAGE, ed. The Spiritual Writings of Fr.
Emmanuel DAlzon. Rome, 1956, English translation, 94-104.

DALz0N, E, «First Letters to the Master of Novices: Principles of the
Congregation», in A. SAGE, ed. 7he Spiritual Wkitings of Fr. Emmanuel D'Alzon.
Rome, 1956, English translation, 107-109.

GRIERE, B, «Preface to the Acts of the General Chapter of the Augustinians of the
Assumption Rome, May 2-23, 2011», in AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Acts of the
General Chapter in Rome, May 2-23, 2011, Rome 2011.

———, How good and how pleasant it is when brothers dwell together as one
(Psalm 133): Letter on Brotherhood, Rome 2014.

GUISSARD, L, Les Assomptionnistes d'hier a aujourdhui, Paris 1999.

—46-



KasLYN, R. J., «The people of God», in «The obligation and rights of clerics», in J. P.
BEAL - J. A CORIDEN - T. J. GREEN, ed., New commentary on the Code of Canon Law,
Bangalore 2003, 241-290.

LE TOURNEAU, D., Manuel de droit canonigue, Montréal 2010.

LYNCH, J. E, «The obligation and rights of clerics», in J. P. BEAL - J. A. CORIDEN - T. J.
GREEN, ed., New commentary on the Code of Canon Law, Bangalore 2003, 343-38l.

NGOA YA TSHIHEMBA, Letter n. 1 to the congregation. Implementation of the 34
General Chapter, Rome 2024.

———, Second Letter from the Superior General and the General Curia to the
Congregation: Loving the Church as Fr. D'Alzon did: the pillars of a steadfast love,
Rome 2025.

ORsy, L M, «Theology and Canon Law, in «The obligation and rights of clerics», in
J.P.BEAL - J. A CORIDEN - T. J. GREEN, ed., New commentary on the Code of Canon
Law, Bangalore 2003, 1-10.

RAFANAMBINANTSOA J. E,, Second Letter from the Superior General and the General
Curia to the Congregation: Let us love the Church together with Saint Augustine,

RAKOTOARILALA, L. M, Engagement des clercs a maintenir la paix et la concorde
dans la justice selon le canon 287 §1 dans la perspective de UExhortation
Apostolique «Africae Munus», Rome 2016.

———, The obligation to sustain members of the Augustinians of the Assumption
in the Vice-Province of Madagascar according to Canon 670, Nairobi, 2007.

RINCON, T,, «Les instituts de vie consacrée et les sociétés de vie apostolique», in E
CAPARROS - H. AUBE, ed., Code de droit canonique bilingue et annoté, Montréal,
20093, 776 - 935.

STEPHAN, H., «Sons of Emmanuel d’Alzon», in AUGUSTINIANS OF THE ASSUMPTION, Rule of
Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption, Rome 1984.

_47-






Le regard occidental de Bruno Chenu
sur l'Afrigue : un enjeu de catholicité
- 1 Les années lyonnaises

Nicolas TARRALLE, de nationalité francaise,
est actuellement supérieur de la CIFA de
Ouagadougou. Il vient de soutenir sa thése en
ecclésiologie sur Bruno Chenu a Lyon et
enseigne a llnstitut Supérieur Privé de
Philosophie - Maison Lavigerie (ISPP-ML) et

a llnstitut de Théologie Anselmianum de
Ouagadougou (ITAO).

INTRODUCTION

Bruno Chenu est un théologien assomptionniste né pendant la deuxiéme
guerre mondiale, en 1942 au sud de Lyon et décédé a Paris en 2003. Sa vie et son
ceuvre illustrent une réception franche et ouverte du Concile Vatican Il sur les
trente derniéres années du XX¢ siécle dans sa double dimension pastorale et
cecuménique. Sa thése, soutenue en 1972, porte sur lecclésialité du Conseil
CEcuménique des Eglises'. Il a par la suite pratiqué deux grandes activités,

' Bruno CHENU, La signification ecclésiologique du Conseil GEEuménique des Eglises, Facultés catholiques
de Lyon, Beauchesne, Paris, 1972.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 49-69.



lenseignement de la théologie et le journalisme religieux, en synergie avec de
nombreux engagements cecuméniques et militants. Ses deux grandes passions,
Lunité de 'Eglise et la « théologie noire » (black theology), Uont en effet amené a
Souvrir et a fréquenter de multiples espaces ecclésiaux a partir de son
enracinement catholique francais. Trés tot, il Souvre a laltérité des autres
confessions chrétiennes et a laltérité des autres cultures a commencer par celle
de 'Eglise noire américaine. Cette ouverture existentielle et théologique s'étend
progressivement a tous les continents.

Apreés ' Amérique du Nord et la théologie noire des années 1970, le continent
africain interpelle fortement Bruno Chenu au tournant des années 1980. Son regard
sur UAfrique nait ainsi d'une passion noire venue d'ailleurs et est imprégné - depuis
sa thése - d'une ecclésiologie cecuménique du Royaume qui invite les Eglises a la
conversion. La dimension culturelle de cette conversion est précisément lenjeu de
linculturation. En traversant la géographie des cultures, le regard occidental de
Bruno Chenu révele alors un autre enjeu : la catholicité. Inséparable de l'unité, de
la sainteté et de l'apostolicité; la catholicité est plus spécifiquement une maniére
darticuler le particulier et luniversel. Un art de réconcilier le «et» entre
«universel » et « particulier », de découvrir luniversel dans le particulier, de
mettre le particulier en mouvement vers l'universel. Le regard occidental de Bruno
Chenu sur 'Eglise en Afrique éclaire ce défi de la catholicité. Etre « catholique tout
d'une piéce », a la suite du Pére d’Alzon et avec Bruno Chenu, revient a accueillir la
dimension universelle du Royaume a laquelle mouvrent des expériences
ecclésiales différentes des miennes.

Nous allons pour cela suivre le parcours du théologien assomptionniste : aux
Etats-Unis il rencontre I'Afrique a partir de sa passion noire américaine ; a Lyon il
enseigne la théologie africaine et des autres continents sans en étre un expert
mais avec une passion militante ; a Paris il observe les événements qui frappent
l'Afrique et notamment le drame rwandais en théologien-journaliste qui scrute
lespérance ; et au soir de sa vie, il offre un regard qui réveille la catholicité de
I'Eglise. Ce faisant, nous allons lier sa vie et sa théologie en parcourant quatre
décennies d'engagement ecclésial.

Dans ce numeéro, nous verrons la premiére période lyonnaise de 1970 3 1988,

-50-



1 — RENCONTRER L’AFRIQUE A PARTIR D'UNE PASSION NOIRE
- LES ANNEES 1970

Dans une interview de 2002, Bruno Chenu témoigne d'une vocation
théologique personnelle originale :

[..] j'ai passé une année aux Etats-Unis en 1970-197], pour finir ma
these. Et [.]j'ai découvert [..] ce qu'on appelle "la théologie noire”; black
theology. Alors je mYy suis intéressé, jai suivi un cours l3-dessus et
quand je suis rentré en France, je me suis apercu que personne n'avait
entendu parler de théologie noire. [..] Du coup, je me suis donné la
vocation de faire connaitre cette theologie. Et cC'est ainsi que jai
programmé un cours, en 1975-1976, sur les Noirs américains a la Faculté
de theologie de Lyon. Etjai fini cette annee-la avec une nouvelle bourse
pour l'été aux Etats-Unis. [..] Et 13, j'ai donc travaillé un livre qui est
devenu : Dieu est noir. £t je souligne, je précise bien de quoi il s'agissait,
Clest" Histoire, religion et théologie des Noirs americains'?.

Naissance d’'une passion noire américaine
- Hartford, 1970-1971

Pendant son année d'études a Hartford, dans un séminaire protestant anglo-
saxon preés de Boston aux Etats-Unis, Bruno Chenu suit un cours sur Martin Luther
King Jr. au premier semestre et un cours sur la black theology au second®.
Proposant alors une « Lecture blanche de I'Evangile noir selon J. H Cone », il
conclut :

[.] jai été trés intéressé par le Mouvement noir et la Révolution
noire aux Etats-Unis parce que je pense gue c'est quelgue chose de trés
important non seulement pour les Etats-Unis mais pour le reste du
monde. Cest une sorte de "test” pour "les damnés de la terre” méme si,

2 Bruno CHENU, « “Ma passion pour les Eglises noires et l'cecuménisme” - Interview par Denis Veilleux
diffusée le 10 mai 2002 sur Radio Galilée », dans Au service de la vérité. Dialogue, conversion,
communion, Montrouge, Bayard Editions, 2013, p. 224.

% |l rédige deux travaux dune quinzaine de pages : Bruno CHENU, « Martin Luther King's Vision of
American Society. From Dream to Reality », Hartford, 1971. Et : Bruno CHENU, « A White Reading of the
Black Gospel According to J. H. Cone », Hartford, 1971.

- 57 -



paradoxalement, le probléme du noir ameéricain est le dernier a étre
résolu [.. l cite ici Gustavo Gutierrez ..

Cette rencontre avec la black theology est inséparable de la rencontre d'une
communauté noire concreéte. L'étudiant boursier de Hartford prend habitude de
rejoindre, de temps en temps, l'une des Eglises ou les fidéles noirs se retrouvent.
Il est le seul blanc. Et puis un jour...

Cétait un dimanche du printemps de 1971, Désirant vivre un culte
dans la communauté noire americaine, je m'étais invité dans une des
Eglises du ghetto d'Hartford (Connecticut). Excellent accuerl, comme
d'habitude. Je suis le seul blanc de [assistance, comme d'habitude. Ce
qui me saisit ce jour-l3, en dehors du sermon prononcé par une femme
noire, cest le temps de méditation a la suite d'une lecture bibligue.
L'organiste joue discrétement sur son clavier quelgues notes pour
soutenir la priére. Et puis soudain, sans aucun signal, comme sous la
poussée d'un besoin intérieur, des hommes et des femmes se mettent a
accompagner la mélodie a bouches fermeées. Au début. ce n'est qu'un
murmure et puis, progressivement, le murmure se fait cantique. Le
chant a plusieurs voix s'enfle jusqu'a éclater comme le cri d'un peuple
tout entier aux pieds de son Dieu. La meilleure fagcon daccueillir la
Parole de Dieu est ce saisissement par l'expression musicale jusqu'a ce
gue la séduction devienne exultation. La communauté noire se découvre
croyante quand ['Esprit ébranle son cceur au rythme d'un Spiritual. La
confession de foi ne se démontre pas, elle ne s'expligue pas, elle se vit
comme la communion de tout un peuple chantant sa peine et sa joie,
ses épreuves et son espérance’.

Ce récit de 1978 nous parle d'une passion qui est déclenchée non pas d'abord
par lesidées, mais par le corps-a-corps de l'assemblée qui prie et chante les Negro
Spirituals. Une passion qui mobilise non pas d'abord la téte mais la sensibilité, les
sens. Et puis, quand méme, des mots, du sens a partager. Universels. A l'écoute de
la vérité de la foi chrétienne, vibrant au cceur d'une expérience concréte d'Eglise,
culturellement bien éloignée de la sienne.

“ Bruno CHENU, « A White Reading of the Black Gospel According to J. H. Cone », gp. cit, p. 13.

% Bruno CHENU, « Le Spiritual. Un peuple en mouvement vers son Dieu », Lumiére & Vie, n° 140, 1978, p.
65-66.

-52-



Le Pére d’Alzon se réjouissait Lui aussi de ce que d'autres avaient été rendus
dignes de faire mieux que nous...

Approcher UAfrique par la théologie noire

Le dialogue théologique que Bruno Chenu débute avec l'Afrique s'origine dans
cette perspective qui traverse l'Eglise noire américaine. En chemin, elle passe
discrétement par les Antilles: la mention (ci-dessus, en 1971) des Damnés de (a
terre est une allusion a l'ouvrage dun Franz Fanon dont le destin est lié aux
indépendances africaines. Elle sera fréquemment reprise. En 1973, on repére un
article citant le poeme d’Aimé Césaire « Debout et libre® ». Poeme repris en 1977
pour conclure Dieu est noir’. Les liens tissés a Lyon avec Louis Achille, le neveu
martiniquais des sceurs Nardal avec qui Bruno Chenu partage une méme passion
pour les Negro Spirituals, seraient aussi a développer. La théologie noire est la
porte dentrée d'une mise en réseau internationale.

En 1973, lors de sa premiere année d'enseignement a Lyon, le jeune
assomptionniste participe au tout premier colloque du COE sur « les théologies
noire et sud-américaine de libération » organisé par le COE. Il participera aussi au
second® en 1976. La premiére rencontre a lieu & Genéve du 1* au 4 mai 1973 et
sadresse a un public européen désireux d'« apprendre ou contester linterprétation
non occidentale de la théologie® ». Une soixantaine de théologiens et journalistes
dialoguent avec quatre représentants des théologies noire (James Cone), africaine
(Eduardo Modipo-Malumba) et sud-américaine de la libération (Hugo Assmann et
Paulo Freire). Bruno Chenu parle alors dune communication impossible :

Au ciel de l'unité, voici que de nouveaux nuages s'amoncellent, voici
que de nouveaux obstacles se dressent ; non plus ecclésiastiques, mais
socio-politigues. [..] il n'est plus possible de se comprendre entre

¢ Bruno CHENU, « Dieu est-il noir ou blanc ? », La Croix, édition du 10 mars, 1973.
7 Bruno CHENU, Dieu est noir, Paris, Le Centurion, 1977, p. 307-308.

8 La theologie europeenne mise en question par la communauté cecumenique mondiale. Rapport d'un
collogue a Genéve, Suisse, 29 mars-2 avril 1976, Genéve, Conférence des Eglises européennes, 1976.

% « Groupe renouveau » de L'Unité Ill COE, « Présentation du Symposium théologique sur “Les théologies
noire et sud-américaine de la libération” », Genéve, 1973.

-53-



opprimés et oppresseurs, entre Blancs et Noirs entre l’l:':q[/'se des
pauvres et [ ’E:ql/'se des riches. Est-il possible encore de se parler” ?

B. Chenu expérimente une division qui n'est plus celle de I'Eglise en
différentes confessions mais celle du monde en différents continents. Il en déduit,
en creux, son propre positionnement de théologien européen en dialogue.
Lattention au contexte et le critére de 'engagement auprés des opprimés sont
indispensables pour évaluer une théologie : en Europe aussi.

Chacun est donc renvoyé a son propre combat, au lieu ou il se trouve.
Si jai la théologie de mon style de vie, fai aussi la théologie de mon
engagement social. Privilégié d'une société dabondance, je ne peux
éviter longtemps une mise en cause radicale ; « Ou sont les opprimes
de ma société ? Quel est mon combat ? De quel cété suis-je’ 7 »

Plusieurs interventions de Bruno Chenu tentent de creuser la bréche' La
réponse théologique a cette « interpellation de [sa] propre situation de "riche blanc
européen" », se trouve alors dans la revue lyonnaise Lurmiére et Vie de novembre
1974 titrée Théologie de la libération, les noirs ont la parole. Son propre « Point de
vue d'un théologien européen’ » est alors a mettre en parallele avec le « Point de
vue d'un théologien africain » que le kenyan John Mbiti propose aprés Lui. Le jeune
professeur lyonnais invite & démasquer un paternalisme tenace : les théologiens
noirs « connaissent trop [bien] la "bonté" des maitres blancs® ». L'européen qu'il
est doit donc accepter de ne pas savoir, prendre le temps d'écouter pour recevoir
« a la mesure de [son] silence® ».

Bruno Chenu affirme que l'Eglise sacrement du Royaume pour le monde prend
le visage éclairant de lexpérience particuliere des communautés noires

10 Bruno CHENU, « La théologie européenne mise au défi », SG#, n°15 de juin, 1973, p. 3.
" bid, p. 4.

2|1 présente son « réve éveillé » de théologien : Bruno CHENU, « Des théologiens pour aujourd’hui et pour
demain », La Croix, édition du 22 décembre, 1973. I fait un premie tour d’horizon des continents lors
d'une session assomptionniste : Bruno CHENU, « Eglise et libération politique », le 23 juillet aux Essarts,
1974.

'3 Bruno CHENU, « Point de vue d'un théologien européen », Lumiére & Vie, n° 120, 1974, p. 73.
1 Bruno CHENU, « Point de vue d'un théologien européen », Lumiére & Vie, op. cit.

'S Cette citation reprend l'article de Bruno CHENU, « La théologie européenne mise au défi », SGP, op. cit.
Bruno CHENU, « Point de vue d'un théologien européen », Lumiére & Vie, gp. cit, p. T4.

6 Citation du SG/. Bruno CHENU, « Point de vue d'un théologien européen », Lumiére & Vie, op. cit, p. T4.

_54-



américaines. La lutte est ici inséparable de la célébration. Les Megro Spirituals, qui
associent les deux dimensions, constituent les «joyaux de la piété noire »,
témoignant de Luniversalité du Salut dans les situations d'oppression les plus
terribles. Pour autant, la théologie noire ne peut en rester a limmédiateté du
passage « d'un christianisme cultuel tourné vers l'autre monde a un christianisme
politique tourné vers ce monde ci” » car le Royaume n'est pas encore arrivé a sa
fin. Linspiration évangélique ne remplace pas l'analyse sociale critique mais Lui
donne sens.

La réconciliation des Eglises sollicite alors une exigeante fidélité avec soi-
méme.

A l'évidence, nous marchons vers des christianismes culturels trés
différents. [..] Nous pouvons nous en réjouir ou le regretter : le fait est
(3. Pour vivre une telle période ou les identités culturelles vont se
développer et se durcir, nous devrons découvrir une " stratégie de la
communication’ qui maintienne, au sein des pires conflits, une
possibilite de relation sur pied d'égalité. La réconciliation est toujours
un travail pratique : elle exige aujourd’hui une longue patience, des
choix difficiles, une lutte constante pour étre soi-méme sans
absolutiser sa particularité®.

Pour éclairer cette conversion ecclésiale vers «un nouvel ordre
international® », brille la lumiére du « Spiritual. Un peuple en marche vers son
Dieu? ». Libération en trois passages :

[.] le Spiritual provogue immeédiatement a trois passages decisifs :
de l'esclavage a la liberté, de la solitude a la communaute, de la terre
au Ciel. Il ne se contente pas dévoquer ce triple itinéraire . il opere le
transit dans l'acte méme de son expression. Sorte de sacrement vital,
le chant est efficace : il réalise ce quiil signifie. Il ny a plus 3 attendre

" Ibid, p. 80.

'8 B, Chenu donne aussi l'exemple de la rencontre des 9-12 janvier 1973 de Foi & Constitution & Bangkok.
Ibid, p. 81.

' Bruno CHENU, « Pour un nouvel ordre ecclésial international », Lumiére & Vie n° 133, 1977.
2 Bruno CHENU, « Le Spiritual. Un peuple en mouvement vers son Dieu », Lumiére & Vie, op. cit.

- 55 -



dun avenir incertain l'accomplissement des promesses. Dieu fait don
aujourd'hui de la liberté, de la communauté du CieP.,

Cette théologie noire vue par Bruno Chenu a un impact sur son regard sur
U'Afrique.

Dieu est noir vu par V-Y Mudimbe en 1979

Dieu est noir;, publié en 1977, commence par « lodyssée d'un peuple, 1619-
1954 » qui Senracine dans le souvenir de « Mére Afrique» et du commerce
triangulaire et dont Uhistoire aborde les figures panafricanistes W.EB. du Bois et
Marcus Garvey. La deuxiéme partie sintéresse a la naissance de 'Eglise et débute
avec « la dette africaine » d'un rapport aux chants et aux religions traditionnelles.
Ces dimensions historique et religieuse ont partie liée avec une « certaine »
Afrique, essentiellement celle du XVII® et du XVIII¢ siécles vue par des historiens
américains du début des années 1970, et par un réve panafricaniste de retour
idéalisé qui émerge des Etats-Unis au X)¢ siécle. Cest une perspective oblique. Les
deux derniéres parties parlent du combat pour les droits civiques qui Senracine
dans cette histoire religieuse des Noirs américains pour donner naissance a la
théologie noire. Le parcours historique est ici central pour rendre compte d'une
théologie enracinée dans une expérience ecclésiale.

Sur cette « histoire et théologie des noirs américains» - et les deux
dimensions sont inséparables - nous avons la recension de Dieu est noir pour la
revue Présence africaine en 1979 par Valentin-Yves Mudimbe. Elle est d'autant plus
intéressante qu'elle émane d'un philologue et philosophe congolais de la méme
génération que Bruno Chenu, qui a théorisé plus tard la notion largement reprise
et discutée de « bibliothéque coloniale »%. En 1979, il est professeur a I'Université
du Zaire mais part en exil cette méme année et continue sa carriére
d’'enseignement aux Etats-Unis. Sa recension offre un intéressant regard a la fois
non-Occidental et non-Noir américain sur la démarche de Bruno Chenu.

2 Ibid, p. 68.

2 The Invention of Africa, ceuvre majeure de la pensée postcoloniale publiée en 1988, est depuis peu
accessible en frangais : Vumbi Yoka MUDIMBE, Laurent VANNINI, L’/'{wenﬁon de l'Afrigue: gnose, philosophie
et ordre de la connaissance, Paris, France, Présence africaine Editions, 2021.

-5 -



Mudimbe souligne le caractére provoquant du titre, lambition de réparer une
omission et la fascination exercée sur lauteur par la théologie noire. Cette derniére
genracine dans lexpérience de lesclavage et de la ségrégation, « histoire
incroyable que Bruno Chenu retrace avec un bel art de synthése?. »

Le travail accompli par B Chenu est donc important, et son livre, un
grand livre : de par son théme, son projet et sa signification. Que cela
soit l'ceuvre d'un jeune théologien catholique européen est peut-étre
aussi un signe de santé de la "théologie classique” face a laquelle
sélévent justement les “théologies” que présente B Chent?.

Certaines « imprécisions ou [..] insuffisances » frappent par contraste :
l'absence d'une perspective sur la position de ['Eglise catholique devant 'esclavage
et la ségrégation ; la faiblesse des références bibliographiques renvoyant
explicitement aux Spirituals; et « l'extréme pauvreté de ce qu'écrit B. Chenu a
propos de la religion en Afrique de 'Ouest (pp. 82-85)%. » Ce dernier point illustre
par la négative que l'élargissement géographique de la théologie est un projet
exigeant : le regard de Bruno Chenu sur la religion africaine est nourri par une
recherche académique nord-américaine qui n'a encore que peu investi le champ
des études africaines.

Ces trols remarques ne diminuent en rien la valeur du livre de B
Chenu : l'on est devant un travail quj, malgré des limites réelles, est
véritablement "prophétique” : courageusement, B. Chenu a voulu rendre
compte d'une espérance marginale gui se cherchait son intelligence [..]
on ne lui déniera pas une vertu singuliére : le courage, un courage qui
transgresse les limites au nom et sous le signe de la connaissance” [..]

Le labeur de la connaissance et l'audace, dont le Pére d'Alzon fait l'éloge, sont
ici réunis en un méme geste d’espérance?.

B VY, MuDIMBE, « La théologie noire américaine aujourd'hui », Arésence Africaine, vol. 109, n° 1, Editions
Présence Africaine, 1979, p. 118.

2 Ibid, p. 124.
3 Jbid, p.125.
% Ipid,

7T Mudimbe continue en effet : « [..] selon le mot de Moltmann reprenant Marx (7héologie de [‘Espérance,
p.89) le théologien ne se contente pas dinterpréter autrement le monde, Uhistoire et la condition
humaine : il s'agit pour lui, dans lattente de la transformation divine, de les transformer. » /bid.

-57-



Une expérience de conversion

Bruno Chenu ne cesse jamais pour autant d'étre un théologien lyonnais et
occidental. Son courage - sa santé théologique - est de mener une réflexion sur la
conversion ecclésiale et personnelle qui engage sa propre pratique. Sa passion
noire nous rappelle donc non seulement la dimension universelle de la lutte contre
l'oppression raciale mais aussi le difficile travail sur soi d'un dépistage de nos
travers.

Le théologien lyonnais témoigne que le chemin qui méne vers laltérité de
l'expérience noire américaine - portée par une Eglise radicalement différente de
la sienne - est une conversion exigeante. En rédigeant Dieu est noir, son désir de
s« effacer au maximum devant les historiens et les théologiens noirs » pour leur
« donner une occasion de se faire entendre dans l'univers francophone » devient
l'apprentissage d'une différence qui écorche.

Cependant nous ne sommes pas naifs au point de croire que nous
pouvons faire oublier notre identité blanche européenne. Celle-ci nous
marque plus que nous ne le croyons. Ce dont nous pouvons témoigner,
Clest qu'un tel ouvrage oblige 3 un constant travail sur soi pour dépister
le racisme blanc latent. Au niveau méme de cette premiére lecture,
nous savons pertinemment que nous avons 'interprété’ le
christianisme noir. Comment faire autrement ? Mais le regard extérieur
sur une réalité vivante permet parfois de situer cette réalité dans un
contexte plus large.

[..] En nous laissant bousculer par la parole de l'autre, nous avons
refusé tout exotisme culturel et tout tourisme théologique. Il fallait que
cette histoire se vrille assez profondément dans notre chair pour que
nous en ressentions la provocation, mieux : la morsure.

Cette théologie noire, ancrée dans une longue histoire d'oppression,
nous atteint avec la violence d'une agression. Ne croyons pas échapper
facilement 3 ce décapage de notre identité, ne croyons pas pouvoir
longtemps laisser ces questions sans réponse. Car c'est toute la
tradition chrétienne et cC'est toute la theologie chreétienne qui sont

- 58 -



appelées a comparaitre au banc des accusés : elles sont blanches,
viscéralement blanches?.

Cette perspective universelle noire oblige a une conversion des personnes et
des Eglises, trés exactement a la conversion a l'expérience existentielle de la
négritude noire américaine :

Si la " blancheur” symbolise quelque chose au niveau de l'histoire
réelle, c'est bien l'exploitation et le racisme. Il reste donc aux blancs a
se convertir 3 la négritude, c'est-a-dire a la souffrance de Dieu dans la
vie du monde?,

Ces couleurs « théologiques » renvoient ici a l'engagement de Dieu dans
Chistoire. Elles donnent a nos relations interculturelles en communautés une
profondeur que n'ont pas les perceptions ordinaires. Le zéle, l'audace et le
désintéressement - dans la ligne du Pére d’Alzon - ont en revanche une couleur
théologique qui, dans Uhistoire réelle, pointe vers Dieu.

11 — ENSEIGNER LA THEOLOGIE AFRICAINE ET DES AUTRES
CONTINENTS A LYON - LES ANNEES 1980

La passion noire de Bruno Chenu, dont nous venons de voir l'enracinement
socio-existentiel, se développe alors dans une ouverture de 'Amérique et de
Europe sur UAfrique et U'Asie. L'ecclésiologue lyonnais se spécialise dans les
théologies non-occidentales du Sud et la théologie africaine, revient a plusieurs
reprises dans ses thématiques de cours du début des années 80. Il tisse aussi des
liens au sein de la commission Justice et Paix des évéques de France et voyage
jusqu'en Afrique du Sud. Dans son ouverture aux continents du Sud, la militance en
faveur de U'Afrique est le lieu central d'un engagement théologiquement noir et
universel.

% Bruno CHENU, Dieu est noir, op. cit, p. 8-9. Ce dernier paragraphe est cité par V.Y. MUDIMBE, « La
théologie noire américaine aujourdhui », Présence Africaine, ap. cit, p.125.

¥ Bruno CHENU, Dieu est noir, op. cit, p. 291.

-59_



Un enseignement qui ouvre aux théologies
de tous les continents

Dans l'évolution théologique de Bruno Chenu, on repére que le développement
significatif de Dieu esf noirest la recherche sur les autres continents, donnée dans
le cadre de l'enseignement a 'UCLy. Pendant l'année académique 1975-1976, un
premier cours porte sur « la théologie noire ». En 1977-1978, un nouveau cours
élargit le spectre lumineux : « Noire, jaune, rouge... et blanche. Une théologie qui
annonce la couleur® ». Il s'interroge sur « le contenu et la validité de ces théologies
contextuelles» et sur «limportance du fait politique, culturel et racial en
théologie. En 1979-1980, un cours d'« introduction a la théologie africaine », inscrit
sa recherche d'« une articulation nouvelle a la culture et la religion traditionnelle »
dans la réalité d'une « internationalisation de la théologie® ». Bruno Chenu aborde
donc la théologie africaine a partir de la théologie noire américaine et avec une
perspective densemble des réalités continentales.

Cette perspective africaine se confirme. Deux ans plus tard, en 1981-1982, le
cours porte sur « Le cri des Eglises africaines », Jean-Marc Ela ayant publié son
ouvrage l'année précédente. Le cours de 1983-1984, intitulé « De nouveau, la
théologie noire », suggere que sont intégrés des éléments de théologie africaine,
de théologie noire-américaine et de théologie sud-africaine®. Le cours de 1985-
1986 redevient au singulier « Théologie africaine » : sans doute dans Uélan d'un
collogue a Yaoundé entre théologiens africains et européens® auquel Bruno Chenu
a participé en 1984. Mais deux ans plus tard, en 1987-1988, cest une autre

% Bruno CHENU, « Noire, jaune, rouge... et blanche. Une théologie qui annonce la couleur », Livret des
cours la Faculté de Théologie de L'UCLy, 1977, p. 22.

% Bruno CHENU, « Introduction a la théologie africaine », Livret des cours la Faculté de Théologie de
L'UCLy, 1979, p. 1.

% Voir aussi son introduction a la théologie sud-africaine dans Bruno CHENU, « La théologie noire »,
Spiritus, n° 89, 1982.

¥ « Il sagissait d'inaugurer un dialogue suivi et exigeant entre les théologiens des deux continents afin,
notamment, que la théologie africaine puisse étre reconnue dans toutes ses potentialités, au bénéfice
de la catholicité de l'Eglise. La tentative de putsch de la garde présidentielle, survenue au deuxiéme
jour du colloque, a donné sa coloration particuliére a celui-ci. L'événement, en effet, parlait plus que
beaucoup de discours. Une structure légére de dialogue Sest mise en place pour la poursuite de cette
confrontation qui engage l'avenir de I'Eglise et de la théologie. » Commission JUSTICE & PAIX FRANCE,
« Lettre d'information n°16 », Collaborations diverses du ler trimestre, 1984, p. 20.

-60-



expérience ecclésiale continentale qui est mise en valeur avec la « Théologie
asiatique »...

Les quatre cours abordant la théologie africaine de 1979 a 1986 montrent a la
fois une centralité de UAfrique dans les perspectives de Bruno Chenu durant cette
décennie et un regard large sur l'ensemble de la planete. Cette vision théologique
de l'Eglise mondialisée est l'enjeu de Uouvrage 7héologies chrétiennes des Tiers
Mondes publié en 1987. Il aborde tour a tour la théologie latino-américaine, noire
américaine, sud-africaine, africaine et asiatique.

Contexte large du missiologue et militant
de Justice & Paix - L'Afrique du Sud

Cette perspective large et continentale alimente une préoccupation forte pour
la mission qui Sexprime dans le cours d'ecclésiologie de Bruno Chenu. Elle est
aussi alimentée par sa participation au centre de missiologie lyonnais du CREDIC
(Centre de recherches et d'échanges sur la diffusion et linculturation du
christianisme dans les pays hors d'Europe). Un article important d'ecclésiologie
missionnaire de cette période est «Glissements progressifs dun agir
missionnaire®» en 1984: il noue problématique dinculturation, théologies
continentales et ecclésiologie fondamentale et est repris dans le cours
d'ecclésiologie de la méme année pour présenter le « défi culturel de la mission ».

A partir de 1980, un engagement au service de la commission Justice et Paix
des évéques de France vient renforcer cette perspective mondiale. On repeére, dés
1972, sa forte sensibilité aux enjeux du développement dans un article interne a
['Assomption frangaise qui interroge le fonctionnement socio-économique de la
mission a Madagascar®®. Une décennie plus tard, la commission est un lieu

% Bruno CHENU, « Glissements progressifs d'un agir missionnaire », Lumiére & Vie, n° 168, 1984. Cet
article sur I'Eglise mondialisée est & mettre en regard d'une intervention sur « Les mutations du
phénoméne religieux » en France a la méme période : il insére le propos de Bruno Chenu dans son
contexte occidental de sécularisation. Bruno CHENU, « Les mutations du phénoméne religieux »,
Intervention donnée au G.RP.M. le 15 mai, 1984.

% « On pardonnera a quelqu'un qui n'a de missionnaire que la barbe d’exprimer sa réaction. [..] il n'est
pas sUr que le déversement sur Madagascar de « biens » de toute nature, dune infrastructure scolaire
et ecclésiale typiquement européenne ne créé pas une nouvelle forme de sous-développement en
désintégrant la culture traditionnelle du pays. [..] Ne contribue-t-on pas a donner comme seul idéal a
cette société le modéle occidental ? [..] Quels rapports sociaux, quel type de société vit-on a travers les
actions menées ? [..] Je m'étonne quiil ne soit fait aucune allusion aux répercussions que doivent avoir

- 4] -



d'échange et de travail qui stimule Bruno Chenu a creuser théologiquement les
questions sociales et politiques dans leur rapport fondamental aux droits humains.
Le chapitre 5 de L Eglise au coeur(1982) en est lillustration : il traite spécifiquement
de la question des « droits de 'homme et [des] droits de Dieu® ». Bruno Chenu
donne aussi un cours a deux voix avec M. Simon sur « l'Eglise al'épreuve des droits
de 'homme » en 1985-1986. La dimension universelle des béatitudes est ici un
fondement théologique central.

Justice et Paix France offre alors une autre perspective sur U'Afrique, plus
militante, qui Sarticule a celle, plus théologique, des cours, et renforce ses contacts
et ses réseaux. Méme si Bruno Chenu considére sa compétence limitée sur
UAfrique, il lui est en effet demandé de suivre en particulier les questions du
continent. Au sein des Eglises européennes, il participe ainsi a plusieurs rencontres
pour accompagner a partir de 1981 le processus d'indépendance de la Namibie
(indépendance effective en 1990). Deux voyages réalisés dans le cadre de sa
Congrégation sont occasion d'un partage a la commission : en 1982 il brosse la
situation socio-politique de Madagascar et en 1987 la vitalité ecclésiale et
culturelle du Nord-Kivu®.

Mais 'Afrique du Sud est bien le principal horizon africain de Bruno Chenu a
Justice & Paix, intégrant les diverses facettes de la militance anti-apartheid, du
journalisme, et de la théologie. Jean-Louis Chenu partage que son frére Bruno a
commencé a rédiger des articles de La Croixsous le pseudonyme de Bernard Dolon
afin de critiquer l'apartheid sans risque pour son visa®. L ‘Eglise au coeur, en 1982,
comporte un chapitre 6 sur « Le racisme, maladie de !'Occident® » qui épingle

en France les gestes d'aide. [..] Or il me semble que l'avantage essentiel de laide a lheure actuelle est
de conscientiser ceux qui donnent ; de leur faire découvrir a cette occasion les vrais mécanismes qui
jouent dans les relations pays riches-pays pauvres, la vraie nature des rapports monde occidental-
Tiers-Monde. Pas seulement de décrire la misére du Tiers-Monde mais Uexpliquer en termes
économiques et politiques. » Bruno CHENU, « Missions et Procures (suite) », Bulletin de la Province
Assomptionniste de France, Paques, 1972.

% Bruno CHENU, L Eglise au caeur, Paris, Le Centurion, 1982, p. 68-84.

% Ces séjours a Madagascar et au Nord-Kivu sont Uoccasion pour B. Chenu de précher une retraite aux
religieux assomptionnistes. Bruno CHENU, La frace d'un visage. De la parole au regard, Paris, Centurion,
1992, p. 10.

% | e Dolon est la petite riviére qui traverse le village familial de Jarcieu. Jean-Louis CHENU, Visite &
Jarcieu du 25 juillet 2018, entretien réalisé par Nicolas TARRALLE.

% Bruno CHENU, L Eglise au caeur; ap. cit, p. 85-99.

-62-



conjointement le racisme nord-américain et sud-africain. Cette méme année, il
rend visite au Cabinet du ministre pour partager linquiétude de la commission
concernant une éventuelle livraison de centrale nucléaire au régime de
['Apartheid“. On repére par ailleurs une conférence a Bruxelles en mars 1985 sur
le théme « Raciste moi ? » et une session animée a Lyon sur 'Apartheid en Afrique
du Sud et le racisme en France au 2°™ trimestre 1986. L'année suivante, il fait un
voyage cecuménique de 2 semaines au Lesotho et en Afrique du Sud“.

Bruno Chenu, attentif aux militants sud-africains, met un coup de projecteur
sur Desmond Tutu lorsque ce dernier recoit le Prix Nobel de la Paix en 1984. Avant
la fin de l'année, il fait sortir Prisonnier de l'Esperance®? aux éditions du Centurion
ou il travaille a temps partiel. Il rassemble un choix de textes de l'évéque anglican,
rédige une présentation et ajoute des repéres chronologiques afin de faire
connaitre son combat contre U'Apartheid. Les deux hommes se rencontrent
quelques années plus tard, en 1988, lorsque la commission Justice et Paix accueille
une délégation d'Afrique du Sud, menée par l'évéque de Johannesburg, venue
chercher des soutiens internationaux‘®. L'Eglise est ici au coeur des préoccupations
de Bruno Chenu, dans sa double dimension de vie chrétienne et d’argumentation
théologique.

LAfrique du Sud [. est une] situation raciste " exemplaire'.
Pardonnez-moi le qualificatif " exemplairé', mais c'est un fait que la
situation est tellement typée qu'on n'a pas réussi a traduire le mot
apartheid’ en dautres langues. Et n'oublions pas que ce pays est le pays
le plus chrétien dAfrigue avec 94% de Blancs chrétiens et 69%
dAfricains chrétiens. Ce qui faisait dire a Mgr Hurley, archevéque de

“0 Commission JUSTICE & PAIX FRANCE, « Lettre d'information n°12 », Afrique du Sud - ler trimestre, 1983, p.
n-12.

“ Bruno CHENU, « Afrique du Sud et Lesotho. Evangile et apartheid », Récit de voyage dactylographié du
10 octobre, 1987.

“2 Desmond TUT, « Prisonnier de l'esperance ». Présentation et choix de textes par Bruno Chenu, Paris,
Le Centurion, 1984.

“3 Commission JUSTICE & PAIX FRANCE, « Lettre d'information n°33 », Ecouter UAfrique australe - 2éme
trimestre, 1988, p. 18.

-63-



Durban : " Les Eglises chrétiennes pourraient, si elles le voulaient
vraiment, dissoudre ['apartheid dés demairi'.*

Dans L urgence prophétigue, en 1997, Bruno Chenu mettra a lhonneur ['Eglise
catholique d'Afrique du Sud en la présentant comme exemple d'une institution
prophétique. Il présentera notamment le processus du document Aairos de 1985
comme une théologie prophétique qui émerge de la situation d'oppression®.

Le regard de Bruno Chenu sur U'Afrique est donc a la fois un regard de
théologien sur les grands courants théologiques du Sud - dont celui de la théologie
africaine - et un regard militant d'occidental qui Sengage, la ou il est, dans un
combat effectif contre des oppressions notamment en Afrique. Les deux
senrichissent mutuellement.

B. Chenu et sa théologie africaine vus
par la théologienne Josée N'Galula

La perspective de Bruno Chenu sur la théologie africaine se trouve dans son
ouvrage 7heologies chrétiennes des Tiers Mondes. Nous allons nous y intéresser
de maniére oblique a travers le regard de Sr Josée Ngalula, enseignante a Kinshasa
et membre de la Commission Théologique Internationale depuis 2021. Etant en effet
a la Faculté de théologie de Lyon dans les années 1980, elle nous a partagé lintérét
et les limites qu'ont suscités alors les réflexions africaines de Bruno Chenu.

Entre 1984 et 1988 il a présenté plusieurs fois ses recherches et
publications sur la théologie noire americaine et sud-africaine ainsi que
la théologie africaine. Les étudiants africains participant 3 ses cours et
conférences étaient genéralement dans ['admiration pour son intérét
individuel pour la theéologie africaine et l'en félicitaient vivement. Je me
rappelle que nous, les étudiants africains, lui avions unanimement fait

“4 Bruno CHENU, « La mission aujourd’hui : son contexte actuel, sa situation théologique, sa démarche »,
Session les 1-2 décembre a Francheville, 1979, p. 3.

“5 Voir les deux développements sur « L'identification avec les victimes de loppression » et « Quest-ce
quune théologie prophétique ? » du « Chapitre 6. Une Eglise prophétique : 'Eglise catholique d’Afrique
du Sud». Bruno CHENU, Lurgence prophétique. Dieu au deéfi de [Histoire, Paris, Bayard
Editions/Centurion, 1997, p. 222-243.

_64-



la [remarque] suivante : étant journaliste il n‘avait pas fait une approche
theologique de la théologie africaine, mais un style de "chronigue” [qui]
présent[ait] aux Européens quelque chose "d'exotique” qui se passe
ailleurs dans le domaine théologique. Cette approche [ui avait
cependant empéché de saisir le vrai enjeu de la démarche théologique
des théologies africaines . (a réussite de la rencontre entre les Africains
et le Christ Sauveur (et non pas se positionner vis-a-vis des
occidentaux). Du coup, comme étudiants africains a Lyon, nous n‘avions
pas accepté de mettre son livre comme ouvrage de référence de
théologie africaine a l'époque™.

La premiére critique d'un style journalistique et exotisant Sadresse au
premier développement de 7héologies chrétiennes des Tiers-Monde sur « Lhistoire
d'une naissance (1956-1977) ». Il faut y voir les limites d'une approche synthétique
de vulgarisation et dun ouvrage adressé a des lecteurs occidentaux - et non
nécessairement théologiens - qui anticipe leurs biais?. Si le style peut étre qualifié
de journalistique®® - en assumant le terme de maniére positive -, le dossier est en
réalité bien historique et présente 'émergence de la notion de « théologie
africaine ». Mais, de fait, il porte un regard extérieur sur 'expérience de foi des
Africains. Contrairement a Dieu est noir, il ne fait pas Uhistoire de 'expérience
humaine et religieuse de 'Eglise en Afrique. On comprend que la tiche serait
démesurée et qu'il gagit ici dun chapitre de livre, mais cette différence de méthode
souligne aussi une différence de perspective. La maitrise du terrain théologique
noir américain et lintérét pour les autres continents fagonnent un regard mondial
mais ne transforment pas Bruno Chenu en spécialiste de toutes les théologies. On
saisit en creux limportance d'une connaissance de Uexpérience humaine,
spirituelle et chrétienne des communautés dont on fait la théologie. Et évidemment

“ Josée NGALULA, Courriel du 22 janvier 2023,

“7 Bruno Chenu rend attentif au piége de « ne valoriser que l'expression missionnaire, sous prétexte que
l'expression africaine est plus déroutante pour notre rationalité occidentale. » Bruno CHENU, 7héologies
chreétiennes des tiers mondes, Paris, Le Centurion, 1987, p. 125.

“8 e style résolument alerte du premier développement serait a rapprocher de celui de Jan Grootaers,
journaliste observateur trés suivi du Concile, spécialiste de Uhistoire de Vatican Il et professeur a la
Faculté de théologie et de sciences religieuses de la KU Leuveu. En plus du style, lanalyse de
I'émergence des Eglises africaines au Synode de 1974 (page 131-132 de 7Théologies chretiennes des Tiers
Mondes) sont particuliérement convergentes : Cf. Jan GROOTAERS, De Vatican Il & Jean-Paul Ii. Le grand
tournant de [ ’.’.—‘g/l'se catholigue, Paris, Le Centurion, 1981, p. 74-76.

-65 -



aussi de celle des communautés pour lesquelles on écrit en diffusant cette
théologie.

La seconde critique sur la rencontre réussie entre les Africains et le Christ
Sauveur reléve du troisiéme développement sur « les visages d'un Christ africain ».
Car si ce développement est attentif a la rencontre des Africains avec le Sauveur,
il ne prend pas le questionnement et U'expérience de foi comme point de départ. Il
aborde la question « par le haut » des ouvrages théologiques consultés et non pas
« par la base » de U'expérience des communautés ecclésiales africaines. Ce qui ne
veut pas dire que Bruno Chenu y soit insensible. Il reste un bon connaisseur de la
production théologique africaine regardant cette derniere de l'extérieur, et non pas
un expert.

On repére alors les principales « sources théologiques » suivantes : Jean-
Marc Ela pour la forte dimension de libération associée a Uinculturation, avec qui il
a une amitié commune en la personne de René Luneau ; Engelbeg Mweng dont il
adopte le diagnostic du défi de la pauvreté anthropologique ; John Mbiti quiil
rencontre a plusieurs reprises au COE; et parmi ceux quiil cite, Sidbe Sempore,
Oscar Biwennyi Kweshi, Anselme Sanon...

Un regard noir qui milite en Europe pour UAfrique :
le jeu de la catholicité

Repositionnons Bruno Chenu a la croisée des continents déja explorés : il est
un bon observateur de la théologie africaine, sans en étre un expert ; il est engagé
en faveur des droits humains, particulierement en Afrique du Sud ; cette militance
est portée, depuis I'Eglise de France, par le regard noir universel de sa passion
noire américaine.

Théologies chrétiennes des Tiers Monde est un ouvrage occidental par son
auteur, sa maison d'édition et son lectorat. Son point de départ est latino-américain
(chapitre I) pour honorer l'antériorité historique de cette théologie de la libération
mais sa clé de lecture est noire américaine (chapitre Il), car la libération que piste
Bruno Chenu est celle de la race, qui n'est pas soluble dans 'économie. Il arrive
donc a la théologie africaine (chapitre IV) non par le biais d'une anthropologie
culturelle mais a partir de la lutte de U'Afrique du Sud contre ['Apartheid (chapitre
). Les limites que pointaient Josée Ngalula ne sauraient éclipser lintérét pour la
théologie africaine - comme pour les autres - de cette mise en perspective

- 66 -



mondiale. La catholicité de chacune d'elles ne se révele qu'en éclairant les autres.
Et réciproquement. Pour Bruno Chenu, Uexpression théologique la plus lumineuse
est celle des Negro Spirituals: elle illustre la perspective de libération qui traverse
tout l'ouvrage.

A Genéve, en 1973, Bruno Chenu avait entendu l'interpellation sur le style de
vie et 'engagement social du théologien : « Ou sont les opprimés de ma société ?
Quel est mon combat ? De quel cété suis-je* ? » Nous avons vu qu'il situe son
combat sur le plan des relations internationales, dans l'attention aux oppressions
générées par sa société occidentale, au sein de réseaux ecclésiaux de solidarité.
Les liens tissés avec l'Afrique, notamment au sein de Justice et Paix, dessinent
donc l'espace d'un engagement politique au nom de la théologie. Ils sont I'écho de
sa dimension militante et de la théologie noire qui 'habite. Il peut donc dire a ses
étudiants en 1982 :

Les peuples noirs :

Clest mon expérience de la communauté noire ameéricaine et aussi
de lAfrigue.

Pour moi, l'Eglise noire, C'est capital. Cest la démystification du
caractére blanc de notre christianisme. Cest une fagon extrémement
séauisante d'étre en Eglise. Cf place du culte du chant, de la
prédication. Et c’est une théologie de [a libération qui m'a introduit aux
autres theologies de libération mais qui garde son originalité au milieu
des autres, posant la question de la race.

[..] Linjustice de l'expérience internationale. L'Eglise de France est
mon Eglise mais elle n'est qu'une Eglise, elle n'est pas ['Eglise. Ce que
l'on appelle la relativite™.

Dans LEglise au caeur, la méme année, Bruno Chenu explicite l'enracinement
humain de cette conversion a lexpérience existentielle de la négritude qu'il
partageait dans Dieu est noir:

“9 Bruno CHENU, « La théologie européenne mise au défi », SGP, gp. cit, p. 4.

% | es notes de Bruno Chenu nous permettent de voir les travaux qu'il partageait a ses étudiants autres
que Dieu est noir. En 1978, aprés son article sur les Spirituals: « Ces derniers mois je me suis aussi
tourné vers [Afrique du Sud et [Afrique noire en général. C'était la suite logique d'un travail sur les
Noirs américains. Cf. le prochain n° de Lumiére et Vie. » Et en 1982, aprés la publication du recueil de
textes sur La théologie noire ameéricaine : « Si vous voulez en savoir plus, [..] mon livre (avec réduction
1) - Cahier Profac. » Bruno CHENU, « Mon expérience de UEglise », Lyon, 1982, p. 9.

-67 -



Ma géographie personnelle est a jamais traversée par les ghettos
noirs americains et les bidonvilles africains. Ma vie n‘aurait pas de sens
en dehors de ces liens damiti€ et de solidarite”.

L'Eblise au caeur livre alors la clé dinterprétation ecclésiologique de cette
solidarité large qui nourrit les combats humains et théologiques : ils convergent, a
travers les cultures, dans un méme mouvement de catholicité vers lunité de
l'Eglise et du genre humain. Les trois premiers chapitres nous présentent une
Eglise en marche, pleinement humaine, qui vient de Dieu. Dans l'espace et le temps
du monde, elle est habitée par la double présence du Christ et de 'Esprit et sa
mission est de montrer le chemin vers le Royaume en vivant une communion
exemplaire entre chrétiens, croyants, Eglises. Les trois chapitres suivants
rappellent que les difficultés cecuméniques concrétes ne doivent pas obscurcir la
visée de lunité, que les droits de 'homme sont aussi ceux de Dieu, fondés sur les
béatitudes, et que le racisme est une maladie occidentale qui peut pervertir méme
la théologie. Si l'unité des Eglises et des hommes n'est donc pas facile, c'est bien
le méme horizon d'un salut voulu par Dieu qui les attend. Les trois derniers
chapitres convoquent alors 'Eglise au rendez-vous du prophétisme en honorant la
solidarité, la prise de risque et le témoignage. Ils décrivent les conversions a
mettre en ceuvre pour construire un nouvel ordre ecclésial international a
construire et opérent le passage du catholicisme a la catholicité qui ouvre 'horizon
du Royaume.

Ce mouvement de catholicité qui mene vers le Royaume est au cceur de
lecclésiologie et de l'expérience ecclésiale de Bruno Chenu. Il commence par
l'écoute des Jeunes Eglises et de la voix des opprimés. Il se déploie dans un
engagement des acteurs ecclésiaux : étre attentif a la vérification des médiations
qui permettent a ['Eglise d'étre vraiment sacrement du Royaume ; voir la
géographie non pas des frontiéres a gagner mais des relations a multiplier ;
comprendre U'histoire dans son orientation vers la béatitude finale promise par le
Christ ; entrer dans une appartenance mutuelle qui méne a la communion en
plénitude. Nous avons ici la grille de lecture de Bruno Chenu pour pister le
prophétisme des Eglises.

5! Bruno CHENU, L ‘Eglise au caeur; op. cit, p. 8-9.

- 68 -



En ces années 1980, les assomptionnistes ne parlaient pas encore d'eux-
mémes a partir de la définition d'un « homme de communion, proposant la foi,
solidaire des pauvres », la trilogie alzonienne suffisait : « unité, vérité, charité ». Il
est frappant de voir a l'ceuvre dans le travail théologique de Bruno Chenu - au
service de la vérité - un engagement fort contre toutes les oppressions - au
service de la charité - qui prend la forme d'un dialogue des Eglises et des cultures
- au service de l'unité avec comme horizon le Royaume de Dieu. Nous pouvons
alors retenir que cette éclairante mise en ceuvre de notre charisme
assomptionniste grandit dans Uouverture a laltérité des expériences ecclésiales.
Le désir de nos communautés internationales de vivre une interculturalité féconde
peut Sen inspirer.

Nicolas TARRALLE, a.a.

Le prochain numero montrera comment Bruno Chenu met en ceuvre cette
grille de lecture dans son analyse des événements africains quand il arrive a La
Croix en 1988, L'enseignant de théologie lyonnais, que nous avons suivi jusquic,
démenage a Paris et devient journaliste a plein temps sans jamais cesser d'étre
théologien pour autant. Il ne partira qua deux reprises en Afrigue pour des
reportages ecclésiaux : lors d'un colloque a Kinshasa et pour le voyage du Pape a
Gorée en 1992, Mais il observe avec attention lactualité du continent et ses enjeux
ecclésiaux depuis la salle de rédaction. Le drame du génocide rwandais souléve la
question lancinante de l'idéologie de l'ethnie en Afrigue et le choc de l'assassinat
des moines de Tibhirine réveille le prophétisme d'une Eglise en dialogue.

En 1997-1998, Bruno Chenu prend une année sabbatique pour se reposer de
ses neuf ans a La Croix. ll retourne aux Etats-Unis ou il se replonge dans ['histoire
et la théologie des esclaves noirs ameéricains pour préparer le livre qui lui tient tant
a caeur sur les Negro Spirituals. Cette derniére période de sa vie approfondit les
thémes qu’il a déja traités comme enseignant et comme journaliste. Ce qu'il dit du
mot « catholique » éclaire le diagnostic qu'il fait de la situation de ['Eglise en Afrique
au debut du nouveau millénaire : la construction d'une fraternité universelle qui
déracine l'ethnicisme et le travail d'une inculturation qui convertit 3 'Evangile sont
un méme mouvement de catholicité. L'histoire et les chants des esclaves noirs
ameéricains en font résonner la victoire.

-69-






Le pardon comme processus de conversion,
de réconciliation et d'éradication
de linjustice en Afrigue

Alexis KASEREKA VALYAMUGHENI, de nationalité
congolaise (RDC), est formateur a la CIFA de
Nairobi et enseigne a Hekima University . Il a
fait une thése a Rome en théologie
fondamentale.

INTRODUCTION

Dans un contexte de massacres et de violences, de guerres et de conflits qui
causent des pertes en vies humaines en Afrique, la justice peut corriger l'impunité
mais ne peut pas, a elle-seule, réparer les dommages et guérir les mémoires
blessées. La justice a bel et bien besoin d'un nouveau souffle, celui du pardon. Notre
objectif est simple: articuler la fécondité du couple « justice-pardon» pour
l'éradication de linjustice en Afrique. Pour cela, nous allons aborder tout d'abord
le passage allant du refus philosophique du pardon a son affirmation philosophico-
théologique, ensuite, concevoir le pardon comme don de Dieu et réponse de
lhomme et, enfin, proposer une thérapie du pardon pour une mémoire pathologique
en Afrique.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 71-86.



I — LE PARDON : D'UN REFUS PHILOSOPHIQUE A UNE AFFIRMATION
PHILOSOPHICO-THEOLOGIQUE

Il fut un temps ou le pardon a été disqualifié et repoussé du territoire
philosophique comme étant un recul de la raison, un échec de la pensée. Un sage
stoicien, par exemple, voit

dans l'acte de pardonner une démission de la raison au profit d'un
emportement de passion ou de compassion s'accompagnant de surcroit
dune injustice fonciére. Pour et dans la philosophie le pardon
s'exempterait ainsi de toute fondation rationnelle cohérente et n'aurait
place que dans les fictions de l'esprit et ses productions plus ou moins
débrideées’.

En considérant les propos de Ricot, le rejet philosophique du pardon
sappuyait sur deux arguments :

Dabord le sage ne doit pas se laisser dominer par ses émotions
quelles qu'elles soient car la raison doit toujours l'emporter. [.] La
seconde objection adressée au pardon est son injustice en quelque
sorte structurelle. En effet la remise dune peine méritée, accordeée
selon le bon vouloir de ['offensé, du juge ou du prince, vient perturber
lordre juridigue et méme le contredire puisque la régle du droit ne
serait pas la méme pour tous’.

Rousset, quant a lui, situe cette logique dans le rationalisme puisque le
pardon «est impossible a qui veut penser, vivre et agir rationnellement,
objectivement, avec cohérence et rigueur : le philosophe ne se venge pas, mais ne
peut pas pardonner »3. Parmi les rationalistes, Emmanuel Kant situe le pardon dans
les limites de la raison. Pour Lui,

le méchant, au cours de sa vie, compte déja d'avance sur ce pardon
facile 3 obtenir, ou, lorsquiil est 3 ses derniers moments, croit avoir

! G. BENSUSSAN, « Le pardon entre oubli et partage », in Archives de Philosophie, T7 (2014), 407-408.

2 J. Ricor, « Le pardon, notion philosophique ou notion religieuse ? », in Horizons philosophiques, 13/2
(2003), 132.

% B. RoussET, « La possibilité philosophique du pardon. Spinoza, Kant, Hegel », in Le Pardon. Le Point
théologique, 196.

-72-



seulement 3 s'occuper des prétentions qu'a sur lui [a justice céleste quil
satisfait a l'aide des simples paroles. Cependant, le droit des hommes
sort les mains vides de cette affaire et personne ne recouvre son bierr.

Dans un contexte dirruption de la Shoah, Jankélévitch « avait expérimenté
dans sa chair de juif et son intelligence de philosophe, l'impossibilité de pardonner
ce qua été, a travers le génocide, une atteinte a I'humanité de 'homme »°. Cet
évenement quil qualifie d'« imprescriptible », selon le titre de son ouvrage®, lui
semble appartenir a lordre de limpardonnable.

Bien d'autres philosophes ont traité le pardon non seulement comme non
pertinent mais aussi comme un idéal moral indigne. Ils ont considéré le pardon
comme l'antonyme de la justice, parce que le pardon semble libérer le coupable du
blame et de la responsabilité morale’.

Apreés ce refus, le pardon a été repris philosophiquement au XX¢ siécle, de
facon particuliére par Jankélévitch, Levinas, Arendt, Ricceur - pour ne citer que
ceux-la parmi tant d'autres. Au-deld de son pessimisme sur le pardon,
Jankélévitch redécouvre « le vrai pardon, en marge de toute légalité » et affirme
que le pardon « est un don gracieux de 'offensé a l'offenseur »®. Plus qu'un don, le
pardon, chez Jankélévitch, est un « cadeau destiné a faire pression sur les
méchants, une méthode pour acheter la conversion des coupables en leur forgant
un peu la main »°. Dans cette perspective, il congoit le pardon au-dela de la raison.
Car, selon lui, « si nous pardonnons, c'est parce que nous n'avons pas de raisons,
Cest lexcuse, et non le pardon qui est compétente. Les raisons du pardon
suppriment la raison d'étre du pardon »™. Faut-il ici déduire, en empruntant les

“ E KaNT, La Religion dans les limites de la Raison, 59. Lire aussi, 0. DEKENS, « Initiation a la vie
malheureuse. De limpossibilité du pardon chez Kant et Kierkegaard », in Revue Philosophigue de
Louvain, Véeme série, t. 96, n°4, 1998, 581-597.

5 J. Ricar, « Le pardon, notion philosophique ou notion religieuse ? », in Horizons philosophiques, 13/2
(2003), 135 ; JULIEN REMY, « Loffense, le pardon et le don », in Revue du Mauss/La Découverte, 40 (2012),
41-42.

6 V. JANKELEVITCH, Limprescriptible, Seuil, Paris, 1986.
7 Cf. A BasH, Forgiveness and Christian Ethics, 23.

8 V. JANKELEVITCH, Le pardon, 12.

9 V. JANKELEVITCH, Le pardon, 147.

10V, JANKELEVITCH, Le pardon, 140.

-73-



mots de Blaise Pascal", que le pardon aurait aussi ses raisons que la raison ne
connait pas?

Pour Levinas, le pardon appartient a un ordre supérieur de la responsabilité
pour le prochain. Cette « responsabilité - affirme-t-il - est pourtant ce qui va au-
dela du légal et oblige au-dela du contrat, elle me vient d'en deca de ma liberté,
d'un non-présent, d'un immémorial »2. Cette considération suppose une limite de
la justice pour résoudre U« irréparabilité » du drame. Le pardon trouve ici sa place
pour combler ce que la justice, a elle seule, est incapable de faire. Chez Levinas,
'événement d'Auschwitz” représente une situation face a laquelle « toute 'éternité
et tout l'argent du monde ne peuvent guérir l'outrage qu'on fait a 'homme. Blessure
qui saigne pour tous les temps, comme s'il fallait la méme souffrance pour arréter
cette éternelle hémorragie »"“. En réponse a cette situation, seul le pardon est
supérieur a la volonté de 'homme. Ici, « le moi n'est pas un étant "capable” d’expier
pour les autres: il est cette expiation originelle - involontaire - car antérieure a
linitiative de la volonté »".

Arendt, quant a elle, trouve qu'« il y a un devoir de pardon, selon 'exemple de
Jésus »*. Pour elle, en effet,

Cest Jésus de Nazareth qui deécouvrit le réle du pardon dans le
domaine des affaires humaines. Quil ait fait cette découverte dans un
contexte religieux, qu'il ['ait exprimée dans un langage religieux, ce n'est
pas une raison pour le prendre moins au sérieux en un sens strictement
laic”.

Si les philosophes de la tradition hellénique ont ignoré cette vérité, cest parce
que, selon Arendt, ce qui a été fait ne peut pas étre défait. Il est impossible de

De la méme maniére dont « la grace cesse d'étre la grace a la moindre grisaille qui vient a ternir sa
blancheur, le pardon cesse d'étre le pardon pour peu qu'un milligramme de motivation raisonnable
vienne a le justifier ». V. JANKELEVITCH, Le pardon, 147.

" « Le coeur a ses raisons que la raison ne connait point ». B. PASCAL, Fragment « Preuve par discours
I », (Laf. 423, Sel. 680).

"2 E LEVINAS, De Dieu qui vient a lidée, 270.

3 « L'holocauste du peuple juif sous le régne de Hitler ». E. LEVINAS, Entre nous, 252.
' E LEvINas, Difficile liberté, 210.

'S E LEVINAS, Autrement qu'étre ou au-dela de Uessence, 286.

16 H. ARENDT, La condition de ’homme moderne, 406.

" H. ARENDT, La condition de 'lhomme moderne, 304.

74 -



revenir en arriére pour faire que ce qui a été nait pas été. L'irréversibilité fixe le
passé dans une forme figée et confronte la volonté a une impuissance irréductible.
Le pardon permet de briser les chaines qui nous rattachent au passé, et donc de
donner une nouvelle chance a lavenir. Il est un acte de résurrection. En ce sens,
ils ont méconnu ce que les Evangiles ont annoncé : « un enfant nous est né »®.

Au début du chapitre « Compréhension et politique » de Nature du
totalitarisme, Arendt affirme que « le pardon est certainement 'une des grandes
facultés humaines... inaugure un nouveau commencement, la ol tout semblait avoir
pris fin ». Elle souligne ainsi que le pardon ne se limite pas a un simple acte de
clémence, mais qu'il possede également la capacité de restaurer des relations et
de permettre une réconciliation, méme apres les événements les plus tragiques.
Dans un monde dominé par le totalitarisme, ou la violence et la répression peuvent
sembler définitives, le pardon apparait comme une lumiére d'espoir et une
possibilité de renouveau, offrant ainsi une alternative a la vengeance et a la
haine. »

Pour Ricceur, le pardon a a faire avec la mémoire, Uhistoire et Uoubli : « Le
pardon pose une question principalement distincte [.], celle de la représentation
du passé, au plan de la mémoire et de Uhistoire et au risque de Uoubli »*. Il affirme
que : « le pardon difficile » « se propose comme ['horizon eschatologique de la
problématique entiére de la mémoire, de lhistoire et de loubli »%. Certes,
reconnait-il, il y a de lirréparable dans les choses humaines »?, mais «il y a
aussi le pardon »* comme

horizon commun de la mémoire, de ['histoire et de 'oubli. Toujours
en retrait, l'horizon fuit la prise. Il rend le pardon difficile : ni facile, ni
impossible. /l met le sceau de linachévement sur l'entreprise entiére.
Sl est difficile a donner et a recevoir, il l'est tout autant a concevoir®.

'8 H, ARENDT, La condition de '’homme moderne, 314.

% P. RICGRUR, La mémoire, [histoire et l'oubli, 591. Lire aussi G. FIASSE, « Paul Ricceur et le pardon comme
au-dela de U'Action », in Laval théologique et philosophique, 63/2, 363-376.

2 P, RICER, La mémoire, Lhistoire et l'oubli, 376.
2P, RICCEUR, La mémoire, Uhistoire et U'oubli, 214.
2 P, RICCAUR, La mémoire, Lhistoire et oubli, 206.
3 P, RICEEUR, La mémoire, Uhistoire et l'oubli, 593.

-75-



En fait, cCest le pardon qui « corrige la sévérité, la dureté du travail de
mémoire et du travail de deuil. Oui, ce serait la part du jeu dans le travail. Et ce
serait le moment de la réconciliation avec nous-mémes »%. Entre lirréparable et
le pardon il y a une double énigme :

clest d'une part, l'énigme d'une faute qui paralyserait la puissance
dagir de cet “homme capable” que nous sommes et c'est. en replique,
celle de l'éventuelle levée de cette incapacité existentielle, que désigne
le terme de pardor?”.

Le pardon, pour Ricceur, est une équation dont la trajectoire se situe entre les
deux poles de la « profondeur de la faute » et de la « hauteur du pardon »%. Vu la
complexité de cette équation, la condition de possibilité du pardon, selon lui, c'est
lamour?. Autant que la justice, le pardon est d'ordre supra-éthique et supra-
juridique. Il a a faire avec la logique de la surabondance, 'économie du don, comme
il en sera question dans la suite.

IT — LE PARDON COMME DON DE DIEU EN JESUS-CHRIST
ET REPONSE DE L'HOMME

Dieu est amour et, selon Benoit XVI,

non seulement parce que son amour est donné absolument
gratuitement, sans aucun merite préalable, mais encore parce qu’il est
un amour qui pardonne. [..J. L'amour passionné de Dieu pour son peuple
- pour 'homme - est en méme temps un amour qui pardonne?.

Nous pouvons attester de cet amour a partir d'une relecture de Uhistoire du
salut qui est faite de linfidélité des hommes et du pardon de Dieu. Dans cette

24 P, RICGELR, La mémoire, Uhistoire et Uoubli, 214.

% P, RICER, La mémoire, lhistoire et l'oubli, 592.

% Cf. P. RICEUR, La mémoire, Uhistoire et U'oubli, 591-595.

71 Cf. P. RICEUR, La mémoire, lhistoire et Uoubli, 625-632.

28 BENOIT XV, « Lettre encyclique “ Jeus caritas est’ », in OC103 (2006), 171.

-76 -



histoire, selon Pataya, « le pardon est une manifestation du mystere de Dieu qui se
révéle miséricordieux ; il est l'acte par lequel Sexerce cette miséricorde »%. Ce
pardon, pleinement « révélé en Jésus-Christ qui fut lui-méme victime d'un crime,
ne cesse de signifier que Dieu est solidaire des victimes de Uhistoire pour un monde
renouvelé, non pas dabord par un renversement des situations, mais par une
création de nouvelles relations »®. Le pardon est ainsi christocentrique comme le
congoit Benoit Awazi. Il est un acte libérateur a partir de la miséricorde de Dieu
manifestée sur la croix de Jésus-Christ :

La croix de Jésus brise la logique mortifére et infernale de la

Justification par les ceuvres de a Loj, en offrant a ['homme [a possibilité

de renaijtre dans la vie de fils de Dieu. Si par l'observance de la Loj

l’homme était dans l'esclavage du diable et de la mort, alors par la croix

de Jésus il devient peécheur pardonné et sauvé par la miséricorde de

Dieu. La croix de Jésus nous fait passer de l'esclavage du diable a la

filiation divine”,

Le pardon de Dieu en Jésus-Christ est perceptible dans son enseignement,
ses ceuvres et son mystére pascal. Commengons par son enseignement en
invoguant une trilogie des paraboles que nous rapporte I'Evangile de saint Luc : la
brebis perdue et retrouvée (Lc 15, 3, 7), la drachme perdue et retrouvée (Lc 15, 8-
10), et le fils perdu et retrouvé (Lc 15, 11-32). De la parabole de la brebis perdue,
nous apprenons que Dieu reste proche de celui qui se perd et soucieux de le
retrouver. La parabole de la drachme perdue présente Dieu qui cherche avec
passion ce qui est perdu. Dans la parabole du fils perdu, le Pere occupe une place
fondamentale d'ouverture et de miséricorde. Le pardon y est percu comme « un
don du regard éternel de Dieu » dans l'attente du retour de son fils®.

Dans les Béatitudes, Jésus proclame bienheureux les miséricordieux, car « il
leur sera fait miséricorde » (Mt 5, 7). En effet, son enseignement nous invite aussi
a imiter Dieu, le Pére plein de miséricorde : « Soyez miséricordieux comme votre
Peére est miséricordieux » (Lc 6, 36). Ici,

¥ KASEREKA PATAYA, Jalon pour une théologie pastorale du pardon et de la réconciliation en Afrique, 180.
30 KASEREKA PATAYA, Jalon pour une théologie pastorale du pardon et de la réconciliation en Afrique, 180.
% B. Awazi MBAMBI KUNGUA, Le Dieu Crucifié en Afrigue, 55.

% Cf. G. LUISIER, « Le pardon, un don du regard éternel de Dieu », in Revue Lumen Vitae, 133-139.

-77-



miséricorde induit deux principales significations : aider les autres
dans leurs deétresses et pardonner ceux qui nous ont offensés.
Noublions pas que c'est la mesure que nous nous servons pour les
autres dont Dieu se servira pour nous juger au dernier jours (Lc 6, 38).

Pour renchérir, la parabole du débiteur impitoyable (Mt 18, 23-35) enseigne
que la miséricorde de Dieu accompagne ’lhomme qui s'engage a faire miséricorde®.
Dans la mesure ou le pardon est accordé, il est aussi recu en retour. Car, dit Jésus,
« si vous pardonnez aux hommes leurs fautes, votre Pére céleste vous pardonnera
a vous aussi ; mais si vous ne pardonnez pas aux hommes, votre Pére non plus ne
vous pardonnera pas vos fautes » (Mt 6, 14-15). Ce méme enseignement ressort
aussi bien clairement de la priere du Pater Noster: « Pardonne-nous nos torts
envers toi, comme nous-mémes nous avons pardonné a ceux qui avaient des torts
envers nous » (Mt 6, 12). Autant donc affirmer que « le pardon de 'homme est un
effort d'imitation du pardon divin »®. Cette miséricorde est sans limite : pardonner
non « pas jusqu'a sept fois, mais jusqu'a soixante-dix fois sept fois » (Mt 18, 21-22).

Les ceuvres de Jésus témoignent de son enseignement sur le pardon. Dans sa
vie publique, il a aussi fréquenté les pécheurs. En disant qu'il n'était pas « venu
appeler les justes mais des pécheurs » (Mc 2, 17), il atteste que « personne n'est
juste » (Rm 3,10-26) et que tous, avons besoin de la miséricorde. Un exemple parmi
tant d'autres, est le pardon quil accorde a la femme adultére (Jn 8, 1-8). Précisons
ici que pardon dans la vie pratique de Jésus ne se rapporte pas seulement au péché
- comme Clest le cas dans U'Ancien Testament® -, mais il embrasse et vise la
restauration de la vie, l'intégration des exclus, la guérison et lintégrité physique
des malades, bref tout ce qui rend proche le Royaume de Dieu (cf. Mt 4, 17).

Le mystere pascal est percu comme l'avenement du « Grand Pardon » (cf. Lv
29, 11). Ayant lui-méme été victime de linjustice, Jésus-Christ assume dans sa
passion, la souffrance et l'injustice de toutes les victimes et implore le pardon de
Dieu sur le monde (cf. Lc 23, 34)%". Le mystére de la passion devient ainsi le lieu ou

% B. E. Awazi MeamBI KUNGUA, Le pape Francois : De Laudato si’ a Fratelli Tutti, 125.

3 Cf. A J. LEVORATT, « Vangelo secondo san Matteo », in A. J. LEVORATT, Muovo commentario Biblico, 495.
3 KASEREKA PATAYA, Jalon pour une théologie pastorale du pardon et de la réconciliation en Afrique, 182.
% Cf. A DUPLEIX, La force du pardon, 4.

%7 Cf. J. G. MURPHY, Getting Even : forgiveness and its limits, 36 ; A. BAsH, Forgiveness and Christian Ethics,
79.

-78 -



Dieu révéle sa justice : il rétablit la relation rompue entre I'homme
et lui-méme par pure grice, il offre au pécheur la possibilité d'étre
libéré de sa passion dautojustification et de recevoir sa vie de Dieu
seul; 3 la croix, le Créateur offre par pur amour a l'homme révolté la
possibilité de redevenir sa créature®.

Cest de cette maniére que Dieu répond a lexcés du mal par lexcés de
'amour, selon cet argument de Bernard Sesbotié :

A l'excés du mal qu'aucun raisonnement n'est capable de répondre
en effacant la question, a cette démesure ne pouvait s'opposer qu'une
autre démesure. Le seul contre-pied possible est un excés d'amour. A
ce qui se joue dans les larmes et le sang de l'existence humaine seul
peut répondre le témoignage d'amour de quelgu'un gui assume le poids
adu mal dans sa chair et jusqu'aux larmes de sang. Un amour plus fort
que la mort”.

Par cet amour, Dieu manifeste sa justice par le pardon.

Jusquici nous avons posé un fondement philosophique et thélogico-
christocentrique du concept du pardon. Les sections suivantes sont une tentative
d'actualisation de ces théories en Afrique, continent meurtri d'injustice.

TIT — LE COUPLE « PARDON-JUSTICE » POUR
L’'ERADICATION DE L'INJUSTICE EN AFRIQUE

Dans les milieux ou génocides et massacres, guerres et conflits violents ont
causé - et causent encore - des dommages irréparables, l'expérience révele que
la justice profane ne suffit pas. Dans ces milieux ou sont enregistrées les pertes

38 KASEREKA PATAYA, Jalon pour une théologie pastorale du pardon et de la réconciliation en Afrique, 190.
Cf. F.Vouea, Une théologie du Nouveau Testament, 103-108.

Selon Desmond Tutu, la croix du Christ symbolise est un symbole de victoire sur le mal : « injustice and
evil and oppression will not last forever. They have been overcome by God in the cross of Jesus Our
Lord ». D. Tuty, Hope and Suffering, 42.

¥ B. SESBOUE, Croire, 1999.

-79-



en vies humaines, la justice peut corriger limpunité mais ne répare pas les
dommages, n'efface pas lhistoire ni ne guérit la mémoire douloureuse. Ici, la
promotion de la justice a besoin dun autre souffle, celui de la fécondité du pardon.
Mais alors, peut-on concilier le pardon avec la justice alors que, le plus souvent,
pour certains, le pardon semble faire obstacle a la justice ?%° Est-il juste de
pardonner ? Comment pardonner et, en méme temps, éradiquer linjustice ? Pour
répondre & ce probléme, il convient de situer le pardon dans lordre « supra-
éthique » et « supra-juridique ». Cest dans cet ordre que le pardon et la justice se
rencontrent et se complétent.

Le champ d'action du couple « justice-pardon » n'est pas le tribunal, mais
celui des relations entre des hommes appelés a 'amour et, de ce fait méme, a la
réconciliation. C'est dans l'amour que la justice et le pardon se congoivent selon
une « logique de la surabondance », Cest-a-dire, selon '« économie du don ». Cette
logique, pour Paul Ricceur, est de l'ordre « non seulement supra-juridique, mais
supra-éthique »*. La rencontre « justice-pardon » « reléve d'une économie du don,
en vertu de la logique de surabondance qui l'articule et quil faut opposer a la
logique d'équivalence présidant a la justice profane »“2 Une justice sans amour
condamne la ol la justice avec amour, pardonne. Ici, le juridique n'est pas
disqualifié ni rejeté. Il est plut6t élevé a une hauteur supérieure de 'amour ou le
sujet vaut plus que l'acte commis.

Concevoir la relation « justice-pardon » dans un ordre « supra-juridique » et
« supra-moral » ne lui enléve pas sa dimension historique, c'est-a-dire critique par

“ Anthony Bash explique la relation tendue entre e pardon et la justice de la maniére suivante : « What
makes forgiveness difficult to practice comes from the fact that forgiveness [..] is also that concerns
justice. [..]. Some would say that the longing for justice and the ideal of forgiveness are in conflict. For
on the one hand, justice seems to demand that we should hold wrongdoers accountable for the wrong
they have done [..]. Accountability, if it is to mean anything, includes punishment when appropriate [..].
Forgiveness, on the other hand, seems to urge that wrongdoers should be released from that
accountability and that the record of the wrongdoing be erased. With Christian forgiveness, there is
another complication: many would say that it should be offered unconditionally, as an act of grace.
Justice and forgiveness here seemirreconcilable, for how can one unconditionally release another from
moral responsibility and moral accountability for wrongdoing while continuing to hold the wrongdoer
morally culpable for the wrong? Equally, how can it be just not to punish a wrongdoer? It is hard to
justify that one has forgiven if one also punishes ». A. BASH, Forgiveness and Christian Ethics, 57-59. A
BAsH, Forgiveness and Christian Ethics, 57 ; Cf. A KOLNA, « Forgiveness», in Proceedings of the
Aristotelian Society, vol. 74, (1971) 91-106.

“'P. RICCEUR, Le juste, 206.
“2 P, RICEUR, Le juste, 206.

-80 -



rapport a limpunité qui prévaut dans le présent. Le pardon n'est pas insouciance
ni indifférence face a linjustice. Il n'est pas non plus, comme le prétend Nietzsche,
le lieu de refuge pour les faibles, incapables de se défendre’. Si tel était le cas,
alors, comme le souligne Paul Ricceur, « pardonner serait ratifier limpunité, qui
serait une grande injustice commise aux dépens de la loi et plus encore des
victimes »*. Au contraire, le pardon défie l'impunité et en appelle a la métanoia -
conversion et repentance®. Cest a ce niveau que le pardon requiert aussi, de la
part du coupable, une reconnaissance de sa faute®. Comme acte de
reconnaissance, « le pardon est limputabilité, cest-a-dire le lieu ot l'agent se lie
a son action et s'en reconnait coupable »“’. Il se reconnait coupable dans le présent
pour un acte posé dans le passé. Le pardon fait ici appel a la mémoire, ce « vaste
palais et trésor enfoui » qui, selon saint Augustin, est « un avenir du passé »*. Ce
pardon n'a donc rien a avoir avec l'oubli mais a a faire avec l'amour.

En effet, demander a un peuple de « pardonner et d'oublier »* les événements
tragiques qu'il a subis, ce serait non seulement renforcer la douleur des victimes,

“ « Ce quil y a dinoffensif chez le faible, la lacheté dont il est riche, le fait quiil doit toujours faire
antichambre, toujours attendre, Sappelle ici avantageusement “patience”, parfois méme vertu ; ne-pas-
se-venger sappelle ne-pas-vouloir-se-venger, peut-étre méme pardonner ». F. NIETZSCHE, Genéalogie
de la morale, 48.

“4 P. RICGBIR, La mémoire, ['histoire et l'oublj; 613. It's in this perspective whereby, « sometimes victims
are told on a day-to-day basis to forgive the wrongdoer and then to “put away” or “put behind” them the
memory of the wrongdoing. In effect, they are told to “forgive and forget” or to “bygones be bygones ».
A BAsH, Forgiveness and Christian Ethics, 59.

“5 For, when there is continued treat from the other, depending on circumstances, healing may be
difficult or even impossible ». E. STAUB, « Healing, Reconciliation, and Forgiving », in R.G. HELMICK,
Forgiveness and reconciliation, 206.

“ Sans étre conditionné par elle, le pardon se définit aussi par la dépendance. Selon Jeffrie Murphy,
« forgiveness is sincere repentance on the part of the wrongdoer. [..]. It is not unreasonable to want
repentance from a wrongdoer before forgiving that wrongdoer, since, in the absence of repentance,
hasty forgiveness may harm both the forgiver and the wrongdoer. The forgiver may be harmed by a
failure to show self-respect. The wrongdoer may be harmed by being deprived of an important incentive
that could move him toward repentance and moral rebirth ». J. G. Murphy, Forgiveness and its limits,
35.

“1 P. RICEUR, La mémoire, Chistoire et loubli, 394.
“8 Lire la premiére partie du live X des Confessions de Saint Augustin (Chapitres 8-27).

“9 Cette expression couramment utilisée préte pourtant a une contradiction dans la mesure ol Uoubli ne
peut pas pardonner. Cest le souvenir qui est capable du pardon. Le pardon ne peut étre authentiquement
accordé qua partir de la douleur que fourni le souvenir et la mémoire. Selon Bash, « it is not that one
forgets that wrong has occurred and so forgives; one can only forgive because there is something

-87 -



mais aussi, les abandonner sans justice et méme sans espoir de justice. C'est ainsi
que Benoit Awazi souligne qu'en Afrique

le pardon n'impligue pas l'oubli et la mémoire des génocides, des
esclavages et d'autres violences déshumanisantes doit étre transmise
aux genérations actuelles pour servir des contre-feux aux démons
génocidaires qui s'abattent sur l'humanité depuis ['aube des temps™.

Dans le méme sens et dans un contexte sud-africain, Desmond Tutu affirme :

Dans notre cas, prendre en compte le passé signifie savoir ce qui est
arrivé. Qui a ordonné de tuer cette personne ? Pourquoi cette grave
violation des droits de I'homme a-t-elle pu avoir lieu ? Il nous faut
également connaitre le passé de maniére a prendre la résolution et
l'engagement que de telles violations ne se reproduiront jamais®.

En effet, le fait de « pardonner et oublier » peut favoriser une « culture
d'impunité » et, par conséquent, devenir dangereux pour la résolution des conflits.
Pardonner et oublier ne permet pas non plus aux victimes de tirer une lecon a
partir des expériences malheureuses vécues. Et moins encore de contribuer a la
guérison de leur mémoire déstructurée par une expérience conflictuelle de
génocide, de massacre, de guerre et de violence.

Comme lindique aussi le Pape Frangois, « le pardon, c'est précisément ce qui
permet de rechercher la justice sans tomber dans le cercle vicieux de la
vengeance, ni dans linjustice de Uoubli » (Fratelli Tutti, n. 252). Cela signifie que

lorsquiil y a quelque chose qui ne peut, en aucune maniére, étre nie,
relativisé ou dissimulé il est possible de pardonner. Lorsquil y a
guelgue chose qui ne doit jamais étre tolére justifié, ou excuse, il est
cependant possible de pardonner. Quand il a quelgue chose que pour
aucune raison nous ne pouvons nous permettre d'oublier, nous pouvons
toutefois pardonner. (Fratelli Tutti, n. 252)

remembered - otherwise there would be nothing to forgive ». A. BASH, Forgiveness and Christian Ethics,
60.

%0 B, E. Awazl MBaMBI KUNGUA, Le pape Frangois . de Laudato Si' 4 Fratelli Tutti, 71.

5D, Tutu, Amnistier l'apartheid, 95 ; Cf. S. DUFOIS, « La reconnaissance au présent : les dimensions
temporelles de histoire et de la mémoire », in Revue du Mauss, n°26 (2005), 146.

-82-



Et ajoute le pape, « ce qui ne doit jamais étre proposeé, cest loubli » (Fratelli
Tutti, n. 246). Car, Uoubli est le lieu ol « notre répugnance a pardonner forge sa
propre stratégie d'élusion et d'évasion. Un habile art d'oublier est patiemment mis
en place pour faire barrage au retour inquiétant de souvenirs insupportable »%
Pour guérir d'une mémoire pathologique, il faut pardonner, cela ne signifie pas quiil
faut oublier.

TV — LE PARDON THERAPEUTIQUE POUR UNE MEMOIRE PATHOLOGIQUE

En philosophie, Paul Ricceur reconnait que « le pardon est une sorte de
guérison de la mémoire, lachévement de son deuil ; délivrée du poids de la dette,
la mémoire est libérée pour de grands projets. Le pardon donne un futur a la
mémoire »%. Dans le domaine de la psychologie, il est prouvé que lintervention du
pardon est efficace pour le traitement psychothérapeutique®. Son efficacité est
aussi attestée dans la résolution sociale des conflits ou le pardon devient
restauratif de la dignité humaine. Selon Desmond Tutu : « La guérison individuelle
et sociale sont des processus lents et complexes dont 'essentiel consiste dans la
restauration de la dignité humaine »%. Pour cela, il faut pardonner. En effet, pour
Desmond Tuty, il N’y a pas d'avenir sans pardon, et la guérison de la victime
n'advient qu'avec le pardon qu'elle accorde inconditionnellement®.

52 P RICCEUR, La mémoire, ['histoire et l'oubli, 202. « Cest dans la mémoire que la plus secréte résistance
au pardon réside ». P. RICGEUR, La mémoire, ['histoire et l'oubli, 206.

5 P, RICGER, Le juste, 207.

% « Work among health professionals over the past quarter century has drawn increasing attention to
forgiveness as a powerful psychotherapeutic tool. This recognition has often come with respect to
trauma studies [..] ». R. L PETERSEN S.J, « A theology of forgiveness », in R. G. HELMICK, Forviveness and
reconciliation, 8. Lire aussi R. D. ENRIGHT (éd.), Forgiveness Therapy. An empirical guide for resolving
anger and restoring hope, American Psychological Association, 2015; MiNow, M., Between Vengeance and
forgiveness: Facing history after Genocide and mass violence, Beacon Press, Boston, 1998.

5 D, Tuty, Amnistier Uapartheid, 149 ; Cf. J. G. MURPHY, Getting Even : forgiveness and its limits, 73.
% Cf. D. Tut, No future without forgiveness, 91.

-83-



Pour arriver a la guérison de la mémoire par le pardon, il faut panser la plaie
en profondeur. Selon le pape Frangois,

quand les conflits ne sont pas résolus mais plutdt dissimulés ou
enterrés dans le passe, il y a des silences qui peuvent étre synonymes
de complicité avec des erreurs et des péchés graves. Mais le vrai
pardon, loin de fuir le conflit, se réalise plutét dans le conflit, en le
dépassant par le dialogue et la négociation transparente, sinceére et
patiente. (Fratelli Tutti, n. 244)

Le pardon nécessite donc une liberté de part et d'autre entre l'offensé et
l'offenseur. Le pardon qu'on oblige est souvent superficiel et cache toujours du feu
sous la cendre. Il ne descend pas au fond de la mémoire pour toucher le souvenir
douloureux qui y habite. Or, pour un pardon thérapeutique, il faut, comme le
suggere le pape Francois, « garder vivante la flamme de la conscience, témoignant
aux générations successives l'horreur de ce qui est arrivé »¥. Un tel pardon
restaure le présent et invente l'avenir.

Au regard des conflits et violences, des guerres et des tueries, des génocides
et des massacres qu'a connus U'Afrique,

il est facile de céder 3 la tentation de tourner la page en disant que
beaucoup de temps est passé et quiil faut regarder en avant. Non, pour
l'amour de Dieu ! On ne progresse jamais sans mémoire, on n'évolue pas
sans une mémoire compléte et lumineuse. (Fratelli Tutti, n. 249)

Le pardon accordé ou recu apres avoir exploré les données de la mémoire
permet d'assumer Uhistoire d'un passé tragique et d'en tirer des lecons pour le
présent et pour l'avenir.

Le pardon ne sert pas seulement a la guérison psychologique en vue d'une
restauration des liens sociaux ; il y a de plus que cela : le pardon est, avant tout et
surtout, un don de Dieu en Jésus-Christ. Cest lui qui enseigne le pardon et le rend
possible dans les rapports interpersonnels en société. Autrement, pardonner sera
toujours difficile, voire impossible il n'est pas d'abord accueilli comme un don de
Dieu pour étre vécu comme une tiche des hommes. Dans cette dynamique, le
coupable comme aussi la victime sont tous deux appelés a se ressourcer d'auprés

57 FRANGOIS, « Message pour la 53*™ Journée Mondiale de la Paix », in L'Osservatore Romano / éd
frangaise, (17-24 décembre 2019), 10.

_84-



de Dieu qui pardonne et rend capable de pardonner. Cest dans ce ressourcement
guadvient la guérison de la mémoire traumatisée par les guerres, conflits et
violence. En effet, il faut le souligner : Dieu en Jésus-Christ

est celui qui, seul, peut effacer le passé et créer un authentique
avenir. Il est celui qui, seul peut dépasser [a justice absolue pour faire
exister l'amour. De cette fagcon, Dieu permet d'effacer le passé marqué
par la transgression pour ouvrir un avenir réellement neur®.

CONCLUSION

Le theme qui résume le mieux le message chrétien, selon McDonald, est celui
du pardon¥. Accueilli comme don de Dieu, le pardon devient difficile a pratiquer en
dehors de sa relation a la Révélation qui le rend possible face a lirréparable causé
par le drame. Pardonner n'est pas une faiblesse, ni un échec de la pensée et moins
encore une faillite de la raison. Il n'est pas non plus de l'ordre de Uoubli. Le pardon
est plut6t une manifestation de la force de l'amour qui régule la justice de Dieu
parmi les hommes. Comme thérapie d'une mémoire blessée, le pardon réalise ce
que la justice ne peut pas faire : la guérison au-dela de I'éradication de linjustice.
Le pardon ne porte pas seulement sur Uoffense du passé, mais il restaure le
présent pour inventer 'avenir. Dans ce sens, il reconstruit les relations brisées par
l'offense en ramenant la victime et le coupable ensemble pour une cohabitation
pacifique.

De méme que « la justice crée la paix »*°, selon Moltmann, de méme le pardon
féconde la justice et ne Lui fait pas obstacle. La crédibilité du message chrétien en
Afrique dépend de la maniére dont cette interconnexion et interdépendance entre
justice, paix et pardon sont intégrées dans larticulation théologique. L'Eglise en
Afrique est appelée a adopter une pratique ecclésiale de la foi chrétienne pouvant

%8 KASEREKA PATAYA, Jalon pour une théologie pastorale du pardon et de la réconciliation en Afrique, 186.
% Cf. H.D. McDONALD, Forgiveness and Atonement, 7.

80 Ce principe de Moltmann est fondé « sur deux options : sur lamour de l'ennemi et sur la victoire sans
violence sur la violence ». J. MOLTMANN, « La justice crée la paix », in Concilium 215, (1988), 148.

-85 -



rendre témoignage au Dieu de Jésus-Christ qui, dans un contexte de guerres, de
conflits et de violences, se révéle comme un Dieu de justice, de paix et du pardon.

Une recherche ultérieure pourrait concevoir le couple « pardon-justice »
dans une perspective du Royaume de Dieu dans ses dimensions sociales. Une telle
approche indiquera les lieux d'expression contextuelle pour le charisme des
religieux de 'Assomption. En effet, dans ses Ecrits Spirituels, le Vénérable Pére
Emmanuel d’Alzon - notre fondateur - reprend plus de 70 fois le concept de justice®
et pas moins de 35 fois, celui du pardon2. Si le Pére d'Alzon reprend ces concepts
dans leur dimension théocentrique, il revient a ses héritiers que nous sommes, de
leur donner une implication horizontale socio-anthropologique, voire, politico-
économique. Car, en voulant que nous soyons des hommes de notre temps (Regle
de Vie, n°2), d'Alzon voulait que nous « choisissions ce qui se rapporte le plus aux
besoins du moment »%. Or, depuis le deuxiéme synode des Evéques pour U'Afrique,
ce dont le continent a le plus besoin aujourd’hui, c'est de la paix, de justice et de
réconciliation. De cela dépend sa reconstruction qui ne cesse de lancer un défi pour
l'actualisation du charisme assomptionniste dans un continent meurtri.

Alexis KASEREKA VALYAMUGHENI, a.a.

8 Spiritual Whitings of Emmanuel d'Alzon (trad. Des Ecrits Spirituels du Serviteur de Dieu Emmanuel
d’Alzon, Maison Généralice, Rome, 1956), pp. 31, 65, 161, 164, 203, 246, 320, 326, 329, 331, 355, 372, 373,
374, 427, 450, 467, 489, 507, 523, 558, 542, 643, 644, 647, 650, 653, 682, 689, 698, 736, 808, 840, 863, 864,
943, 940, 946, 947, 998, 1035, 1050, 1051, 1055, ...

82 Spiritual Whitings of Emmanuel d'Alzon (trad. Des Ecrits Spirituels du Serviteur de Dieu Emmanuel
dAlzon, Maison Généralice, Rome, 1956), pp. 35, 85, 166, 206, 227, 240, 246, 247, 272, 273, 301, 331, 342,
363, 372, 513, 673, 674, 692, T9, 846, 919, 920, 1005, 1015, 1035...

83 Ecrits Spirituels du Serviteur de Dieu Emmanuel d'Alzon, Maison Généralice, Rome, 1956, 754.

-86 -



Et si croire au dialogue était
le 13 article du Credo ?

Bienvenu KAMSELE AGBAKA, de nationalité
congolaise (RDC), est formateur a la CIFA de
Ouagadougou et enseigne a [llnstitut
Supérieur Privé de Philosophie - Maison
Lavigerie et a [llnstitut de Théologie
Anselmianum de Ouagadougou. Diplomé de
UInstitut Pontifical d'Etudes Arabes et
d’Islamologie (PISAI), il a poursuivi a Rome

un master de missiologie.

INTRODUCTION

Dans les Evangiles - notamment celui de Saint Matthieu (et Mt 16, 1-4 en
particulier) - la pédagogie de la foi de Jésus-Christ met en ceuvre la problématique
des signes des temps pour la compréhension des réalités du « Royaume de Dieu ».
Aucune recherche spirituelle sérieuse ne peut éviter cette question aujourd’hui :
comment discerner les « signes des temps » ? Sans prétendre avoir une réponse
toute faite, il est important de savoir que 'Eglise, témoin du Christ dans un monde
ou UEsprit est a Uceuvre, se doit de reconnaitre ces signes des temps (signa
temporum). Les discerner est une des taches de la vocation prophétique de 'Eglise.
Ils sont a observer non pas « dans le ciel » mais dans notre monde : dans toutes

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 87-%4.



les réalités humaines. Une autre question se pose alors avec acuité : qui est censé
discerner ces signes des temps ?

Il semble que pour reconnaitre les signes des temps, 'homme doit
fondamentalement croire afin de comprendre. En effet, « Cest le méme et unique
Esprit de Dieu qui agit dans Uunivers, dans Uhistoire et dans le cceur des étres
humains' ». Comme homme de foi et homme de son temps, I'Assomptionniste
accompagne la conscience historique de 'Eglise avec cette attention aux signes
des temps qui sollicite son désir de dialoguer avec tous les hommes. Nous sommes
ainsi conduits a nous poser deux questions. La premiére nous enracine une
pratique concréte : a partir de quelle base ou de quel terrain commun pourrions-
nous engager le dialogue avec tous les hommes de bonne volonté ? La seconde
accueille le Dieu-amour, qui est aussi dialogue, relation et communion, dont
lceuvre se réalise dans la création, la rédemption et la sanctification. Elle s'inscrit
aussi dans le contexte ecclésial de la question du pluralisme religieux
omniprésent : croire au dialogue comme un 13*™ article du Credo ne serait-il pas
un signe important pour la vie de la foi dans l'Eglise ?

Ces interrogations invitent a réfléchir a 'affirmation selon laquelle la mission
de U'Eglise, en tant que « sacrement universel du salut » apporté par le Christ, a
elle-méme un fondement dialogal. Si Dieu, dans sa Révélation, a pris linitiative
d'instaurer avec 'humanité un dialogue, UEglise n'est-elle pas tenue d'engager
avec tout homme - y compris, mais pas exclusivement, avec les croyants d'autres
religions - un authentique dialogue de salut?? Pour mener a bien cette réflexion
sur l'Eglise dans son lien avec le monde actuel, cette communication Sarticulera
autour de deux parties. La premiere, sur la réalité actuelle de notre Eglise,
évoquera le Jubilé de lespérance 2025 et le 1700°™ anniversaire du premier
Concile CEcuménique de Nicée. La deuxieme partie, sur UEglise en Afrique,
cherchera a évaluer le contexte d'une pluralité des religions a partir des objectifs
du premier Séminaire international sur le « dialogue islamo-chrétien, une chance
pour U'Afrique » auquel le Pere Georges Houssou et moi-méme avons pris part au
Sénégal du 11 au 13 novembre 2024. Une bréve conclusion nous fera prendre
conscience dune seule et unique réalité : le témoignage de 'amour premier de Dieu

! Bernard SESBOUE & Joseph WOLINSKI, Le Dieu du Salut. Tome ], Paris, Desclée, 1994, p. 125.
2 Cf. PAUL VI, Dialogue et annonce, n° 38.

-88 -



qui doit étre au cceur de la vocation et de 'engagement au dialogue islamo-
chrétien.

1 — JUBILE DE L'ESPERANCE 2025 ET
1700%¢ ANNIVERSAIRE DU CONCILE DE NICEE

L'Eglise universelle vit cette année, un double jubilé lié a la naissance du
Sauveur et au 1* Concile cecuménique. Les 2025 ans de lincarnation et de la
rédemption de notre Seigneur Jésus-Christ sont marqués par une année sainte qui
a lieu tous les vingt-cing ans selon une tradition remontant a 1300 de notre ére. Le
Pape Francois, d’heureuse mémoire, a choisi pour cette année sainte 2025 la
devise : « Pélerins d'espérance ». Soulignons ici que les pélerinages sont une
constante de Uhistoire des religions. Ils désignent une pratique profondément
ancrée dans la mentalité populaire qui répond a un besoin de rejoindre un espace
religieux ou le divin Sest manifesté. Ainsi en vivant un pélerinage, notre foi de
chrétiens catholiques rejoint une pratique universelle. Le jubilé se définit alors par
une éthique sociale centrée sur le souci du frere afin de redevenir ensemble fils de
Dieu. Il nous invite pour cela a étre tous des pelerins d'espérance. Or, notre raison
d'espérer, c'est le Dieu-amour qui a matérialisé sa miséricorde et sa bienveillance
en nous envoyant son Fils, « Jésus-Christ » : notre espérance. Dieu est plénitude
de vie. Cette vie est amour. Prolongeant le premier article de la foi chrétienne qui
dit « Je crois en un seul Dieu », Gwenolé Jeusset affirme la dimension dialogale de
ce Dieu en disant : « Quand nous disons avec Saint Jean que Dieu est amour, nous
ne disons pas seulement que Dieu est infiniment bon. Nous disons de fagon plus
radicale et plus profonde que Dieu est lui-méme dialogue, relation et
communior?. »

Cette dimension dialogale de Dieu se référe a l'idée selon laquelle, loin d'étre
une force distante et impersonnelle, Dieu communique avec les humains et est en
relation active avec eux. Pour cela, les chrétiens professent un seul Dieu en trois

¥ Gweénolé JEUsSET, Assise ou Lepante 7 Le deéfi de la rencontre, Préface de Mgr Claude DAGENS, Paris,
Editions franciscaines, 2014, p. 59.

-89-



personnes ou hypostases. En cette méme année de l'espérance 2025, les Eglises
chrétiennes commémorent justement le 1700°™ anniversaire de l'ouverture du
premier concile cecuménique a Nicée en 325. Ce premier Concile cecuménique est
entré dans U'histoire de 'Eglise principalement pour son Symbole qui rassemble,
définit et proclame la foi dans le salut en Jésus-Christ et dans le Dieu Unique, Pére,
Fils et Saint-Esprit. Complété ensuite par le Concile de Constantinople en 38], le
Symbole dit de Nicée-Constantinople est devenu la « carte didentité de la foi »
professée par toutes les grandes Eglises orientales et occidentales. Il constitue
une référence cecuménique capitale pour les Eglises chrétiennes. Selon une
antique tradition attestée déja par saint Ambroise*, on a coutume de compter douze
articles de foi dans le Credo, symbolisant ainsi par le nombre des apdtres
'ensemble de la foi apostolique.

La véritable structure du Credoest cependant le schéma trinitaire qui rend le
chrétien d'aujourd’hui contemporain des chrétiens de tous les temps. En d'autres
termes, c'est l'intervention des trois personnes divines dans U'Histoire pour le salut
des hommes. Le Dieu des chrétiens est un Dieu-Trinité. Comment, face a un Credo
historique qui se raconte, doit-on comprendre le schéma trinitaire présenté dans
la doctrine de I'Eglise ? Car U'Eglise aujourd’hui, ouverte et favorable au dialogue,
affirme que sa doctrine ne change pas mais se développe, se précise et
sapprofondit. L'Eglise apparait comme le lieu de résidence de la Sainte Trinité
parmi les hommes, souligne Bernard Sesbotié, car la ou sont les trois, Pére, Fils et
Esprit-Saint, 1 aussi se trouve UEglise. Il est donc normal que nous nous posions
la question a partir de 'actualité de notre temps marqué par le pluralisme religieux.
Pourquoi alors ne pas aussi « croire et comprendre » le « dialogue » - qu'il soit
cecuménique ou interreligieux - comme ce qui permet aux fidéles chrétiens et aux
croyants de vivre-ensemble dans l'amour, la liberté, la justice et la paix ? D'ou notre
proposition d’en faire le 13*™ article du Credo...

On sait que notre foi chrétienne, dont les affirmations se développent dans
Chistoire, est la foi recue des apétres. Elle est attestée dans les livres du Nouveau
Testament, « foi des apdtres » recue et partagée par la voie (et la voix) de la
transmission vivante de UEglise. Les premiéres générations chrétiennes l'ont
formalisée dans leurs confessions et leurs Symboles de foi. Les douze articles du
Credo de Nicée-Constantinople mettent en dialogue avec le Dieu-amour. Le

“ Bernard SESBOUE & Joseph WOLINSKI, Le Dieu du Salut. Tome ], Paris, Desclée, 1994, p. 98.

-90-



« dialogue » comme 13*™ article du credo est alors avant tout l'expression de la foi
inchangée des apétres dans un monde marqué par le pluralisme religieux.

IT — UN SEMINAIRE INTERNATIONAL SUR
« LE DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN, UNE CHANCE POUR L’AFRIQUE » :
POUR QuOI FAIRE ?

Les initiateurs et les organisateurs du séminaire sur « le dialogue islamo-
chrétien, une chance pour l'Afrique » slinscrivent dans cette attention au signe des
temps quest le pluralisme religieux. Conscients des enjeux africains, ils
provoquent a laction, invitent a transformer la réalité elle-méme. Le séminaire a
ainsi offert loccasion a des personnalités et des théologiens, chrétiens et
musulmans, impliqués et sensibles au dialogue, de se rencontrer, afin de mieux se
connaitre et de débattre sur des questions de fond. IL était opportun et méme urgent
que UEglise en Afrique puisse se saisir de la théologie des signes des temps - qui
est le lieu de rencontre de U'Esprit avec les courants culturels et spirituels de notre
épogue - en mettant le dialogue avec les musulmans en haut de ses priorités.

L'lslam est en effet présent en Afrique depuis bien longtemps. Dabord en
Afrique du Nord, dés le VIE™ siécle au lendemain de sa naissance, et quelques
siécles plus tard au sud du Sahara. A la question « quelle idée un chrétien se fait-
il aujourd'hui de Uislam en Afrique ? », les islamologues sont d'accord pour dire que
partout en Afrique, qu'elle soit majoritaire ou minoritaire, la religion musulmane a
une couleur africaine. Il convient toutefois de noter que, depuis des décennies,
U'Afrique subsaharienne connait de nombreuses conversions a lislam et une
montée de l'islamisme sous l'effet de groupes terroristes et de prédicateurs formés
dans des universités wahhabites. Or, aucun musulman ne doit oublier son origine
qui est Dieu (« Muslim>» en arabe veut dire « 'homme qui se soumet a Dieu et a ce
qu'il commande »). Ainsi, un vrai musulman doit-il ajouter a la soumission a Dieu
qui est lui-méme dialogue, relation et communion une autre vertu : « /man» c'est-
a-dire la foi, la confiance.

Cest cette foi en ce Dieu-amour qui est aussi dialogue, qui était a la base et
au ceeur du séminaire international sur « le dialogue islamo-chrétien, une chance

-97-



pour I'Afrique » organisé avec ' Aide 4 ['Eglise en Détresse (AED), au Sénégal, pays
de dialogue, de foi et de rencontre. En effet, il était opportun que la pluralité
religieuse qui caractérise l'Eglise au sud du Sahara devienne un facteur positif a
promouvoir pour une culture de paix et de fraternité. A coté de différentes
personnalités et théologiens musulmans impliqués et sensibles au dialogue avec
les chrétiens, il convient de signaler qu'une trentaine de participants de plus de
vingt nationalités - tous issus de llnstitut Pontifical des Etudes Arabes et de
lIslamologie (PISAI) - s'étaient réunis pour évaluer les initiatives de dialogue dans
le contexte africain et apporter leurs différentes contributions. Parmi les objectifs
a atteindre, le séminaire visait tout dabord a réfléchir sur la possibilité et les
moyens a développer pour promouvoir un dialogue respectueux et fécond entre les
chrétiens et les musulmans. Ensuite, il cherchait comment construire ensemble
des ponts, entre chrétiens et musulmans, pour des relations constructives et
fraternelles. Et enfin le séminaire visait a dresser un tableau des difficultés
actuelles afin de proposer des solutions et des pistes théologiques, en contexte
africain.

Convaincu du fait que le dialogue islamo-chrétien et le dialogue interreligieux
sont des moyens pour favoriser le vivre ensemble, Monseigneur André Gueye,
lactuel archevéque de Dakar, disait que ce séminaire devait contribuer non
seulement a chercher le chemin du dialogue mais aussi a consolider l'accolade
entre musulmans et chrétiens. Ainsi, grace a cette foi au dialogue qui n'est pas une
option, mais une nécessité pour I'Eglise, le séminaire a été percu par ses différents
acteurs comme « une réponse », « un regard » et « un geste d'espérance » en
l'avenir de 'Eglise dans un monde pluraliste :

- une réponse pour 'Eglise en Afrique subsaharienne, parce que cette
derniére a besoin de trouver un langage et une ligne de conduite qui puisse guider
les chrétiens catholiques désireux de connaitre l'islam et surtout les musulmans,
avec lesquels ils sont appelés a cheminer de par la volonté de Dieu;;

- un regard, car il prolonge celui du Concile Vatican Il qui disait que « UEglise
regarde avec estime les musulmans qui adorent le Dieu unique, vivant et
subsistant, miséricordieux et tout-puissant, créateur du ciel et de la terre, qui a
parlé aux hommes » (Nostra aetate, n°3) ;

- un geste d'espérance qui conduit a comprendre que les musulmans sont des
freres. Cest cette espérance qui invite a considérer chaque jour les racines

-92-



profondes de la foi en Dieu, en qui croient aussi les musulmans, pour en tirer le
principe d'une collaboration en vue du progrés de 'homme, de l'émulation dans le
bien, de 'extension de la paix, et de la fraternité, dans la libre profession de foi
propre a chacun.

TIT — POUR NE PAS CONCLURE

Cette petite réflexion sur le dialogue comme treiziéme article de notre foi ne
peut évidemment pas restituer les questions ou les débats auxquels les analyses
historiques, théologiques, philosophiques et islamologiques du séminaire ont
donné lieu, ni les témoignages des réalités locales et régionales quiil a suscités.
Cependant, nous retenons tout de méme que l'époque actuelle valorise le
témoignage. La foi musulmane se présente comme un témoignage selon lequel
Dieu est unique et que Muhammad est son Prophéte, tandis que la foi chrétienne
se présente comme le témoignage de la foi selon lequel Dieu a ressuscité Jésus-
Christ son Fils dans UEsprit. Les chrétiens et les musulmans sont donc au regard
de ce qui vient d'étre dit tournés vers un absolu qui est Dieu. Cest donc au nom de
la foi en ce Dieu unique qui a un méme nom: Salam pour les musulmans et Prince
de (a Paix pour les chrétiens que chrétiens et musulmans sont appelés aujourd’hui
a travailler ensemble pour la paix dans le monde, a trouver une raison
supplémentaire de vivre, despérer, daimer et dempécher les guerres dites
saintes®.

Ainsi, les chrétiens sont-ils non seulement appelés a faire U'expérience du
dialogue avec les musulmans, mais aussi et surtout ay croire, car le dialogue selon
les orientations du Concile Vatican Il a sa place dans la mission évangélisatrice de
UEglise. Les chrétiens doivent croire que, lorsque des hommes religieux qui
pratiquent leurs religions apprennent a se respecter et s'écouter, ils sont appelés
a apprendre, les uns par les autres, « pourquoi » ils croient en un seul Dieu et
« comment » leur foi vive est présente dans leur existence. Comprendre et croire

® Cf. Gwénolé JEUSSET, Assise ou Lepante 7 Le defi de la rencontre, Préface de Mgr Claude DAGENS, Paris,
Editions fransciscaines, 2014, p. 126.

-93-



a la mise en ceuvre d'un dialogue vrai et sincére dans la situation du monde actuel
marquée par le pluralisme religieux et culturel conduit finalement 3 cette réalité :
le témoignage de l'amour premier de Dieu doit étre au coeur de la vocation et de
'engagement au dialogue islamo-chrétien.

Au regard de ce qui précéde, témoigner de 'amour premier de Dieu au coeur
de la vocation et de lengagement du dialogue islamo-chrétien pour un
Assomptionniste signifie chercher a faire correspondre la mission ou le charisme
de 'Assomption en travaillant pour l'avénement du régne de Dieu Pere, Fils et
Saint-Esprit dans les ames selon la devise : Adveniat Regnum Tuum qui est a la
fois la carte didentité de 'Assomption et la charte de son apostolat. Cest
seulement a cette condition qu'un Disciple-missionnaire, est appelé a promouvoir
dans toutes ses activités animées d'un esprit doctrinal, social et cecuménique, le
dialogue des ceuvres ou de l'engagement social. Car ce dialogue permet aux
personnes non seulement de faire quelque chose ensemble, mais aussi et surtout,
a loccasion des activités, de se rencontrer, de se découvrir, de se connaitre et de
Sapprécier. Tel serait & mon avis, une raison de plus pour tout assomptionniste a
croire au dialogue qu'il soit cecuménique ou interreligieux et savoir lire les signes
des temps qui aident & mieux comprendre des réalités du Royaume de Dieu.

Bienvenu KAMSELE AGBAKA, a.a.

_9%-



Deuxieme partie
EXPERIMENTATIONS

Part Two
EXPERIMENTS

Segunda parte
EXPERIENCIAS






Convertirse en pastor como hifo de San Agustin

Evandro GOMES, de nacionalidad brasilefa, es
estudiante de segundo afio de Teologia en la
Pontificia Universidad Catélica de Campinas
(Brasil).

INTRODUCCION

El ministerio pastoral siempre ha ocupado un lugar central en la reflexion
teoldgica de la Iglesia, sobre todo en el periodo patristico, cuando se consolidaron
los modelos eclesiales que marcarian el cristianismo occidental. Entre los Padres
latinos, San Agustin (354-430) ofrece una de las contribuciones mas influyentes
para la comprensidn de la identidad y la misidn del pastor. Sus sermones, escritos
y tratados presentan no solo teorias doctrinales, sino una verdadera espiritualidad
pastoral.

En el Sermodn 101, pronunciado en Cartago alrededor del afio 397, Agustin
reflexiona sobre el papel del pastor a la luz de Lucas 10,2 —«La mies es mucha,
pero los obreros pocos»— elaborando una sintesis teoldgico-pastoral que articula
la gracia, el servicio, la verdad y la comunidn. Este articulo analiza esa sintesis,
destacando cémo el obispo de Hipona entiende la mision de un pastor de almas.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 97-100.



I— EL PASTOR COMO COLABORADOR DE DI0S

La primera gran imagen utilizada por Agustin es la del agricultor, metafora
presente tanto en la Sagrada Escritura como en la tradicion eclesistica. El pastor
se define como obrero de la mies divina, llamado a cultivar el campo del Sefior:

«Nos corresponde a nosotros, puestos por el Sefior como obreros en
su campo, sembrar, plantar, regar, cavar... Pero al Senior le corresponde
ayudar en nuestra labor».

Esta concepcion expresa una teologia en la que el ministerio no se basa en el
protagonismo humano, sino en la sinergia entre la gracia y la cooperacion del
hombre llamado a servir. El pastor realiza tareas concretas - ensefiar, corregir,
orientar - pero el crecimiento espiritual de los fieles es siempre obra de la accién
divina. La autoridad ministerial, por lo tanto, no deriva de las competencias
humanas, sino del llamado de Dios y de la gracia que capacita.

II — LA HUMILDAD COMO PRINCIPIO ESTRUCTURANTE DEL MINISTERIO.

Agustin insiste en que la humildad es la base de toda accion pastoral.
Recordando su propio camino, insiste que antes de ser maestro fue discipulo, y
antes de ser dispensador, fue alimentado. Este recuerdo espiritual impide la
formacion de estructuras clericalizada o autorreferenciales:

«Antes de distribuir el sustento a nuestros hermanos, tambien
nosotros recibimos alimento con ellos».

Desde esta perspectiva, la eleccion del pastor no es ontoldgica, sino
funcional, ya que ocupa a un lugar de responsabilidad, no de privilegio. La humildad
transforma la autoridad en servicio y evita cualquier forma de dominacion
espiritual. Para Agustin, quienes no conocen su propia pequefiez no pueden guiar
a otros por el camino de la verdad.

-98 -



IIT — EL PASTOR COMO DISPENSADOR DE LA PALABRA DE DIos.

El nucleo teoldgico del Sermon 101 reside en la metafora del dispensador,
encargado de administrar la «dispensacion divina» y distribuir el alimento
espiritual: la Palabra de Dios. Agustin afirma:

«Lo gue os doy no lo tomo de mi propia despensa... Si os diera de lo
mig, os estaria dando mentiras».

Aqui reside una critica a la tentacion siempre presente de la predicacion
autorreferencial. El pastor no puede ofrecer sus propias doctrinas, opiniones
personales o novedades vacias; su tarea es transmitir fielmente la Palabra que ha
recibido.

Para Agustin, la predicacion es un acto de tradicion, no de invencion. El
ministro habla «de Dios», no «de si mismo». La fidelidad al depdsito de la fe
garantiza la autenticidad de la mision pastoral.

TV — UNIDAD ECLESIAL: PASTORES Y FIELES COMO MIEMBROS DE LA
MISMA FAMILIA.

Otro elemento central es la comprension eclesioldgica que se desprende del
sermon. Los pastores y los fieles pertenecen a la misma familia espiritual, formada
por aquellos que se alimentan en la Unica mesa de la Palabra y la gracia. En
palabras del propio Agustin:

«Son parte de una sola familia. Somos los dispensadores que
pertenecemos a la misma familia. Todos pertenecemos a un solo
Serior».

Esta vision reafirma que el ministerio ordenado no separa al pastor de la
comunidad, sino que lo inserta mas profundamente en ella. La autoridad pastoral
solo es legitima en la caridad y la comunién. Asi, la Iglesia aparece como un cuerpo
organico en el la diversidad dedones y funciones construyen la unidad.

-99_



V — L0S PASTORES COMO ADMINISTRADORES, NO COMO
PROPIETARIOS.

Agustin concluye su reflexion enfatizando que los pastores son meros
administradores de los bienes divinos. Ninglin ministro puede actuar como
propietario de la Palabra o de la gracia:

«Somos meros distribuidores, no propietarios de la herencia del
Senors.

Esta afirmacion tiene fuertes implicaciones éticas y pastorales. Los pastores
deben evitar cualquier forma de apropiacion de la mision, de autoritarismo o abuso
espiritual. El ministerio no es una fuente de poder personal, sino de servicio
responsable ante Dios. La autoridad es siempre vicaria, ejercida en nombre de
Cristo.

CONCLUSION

El Sermon101 de San Agustin ofrece una sintesis ejemplar de la vocacién del
pastor dentro de la Iglesia. En él, el obispo de Hipona presenta al pastor como
colaborador de Dios, humilde servidor, fiel dispensador de la Palabra y miembro
inseparable de la comunidad a la que nutre. Su teologia pastoral, desarrollada en
el contexto de la Iglesia primitiva, sigue siendo muy relevante para enfrentar los
retos contemporaneos: el clericalismo, la autorreferencialidad, el subjetivismo
teoldgico y la disolucidn de la comunién eclesial.

La espiritualidad pastoral agustiniana y asuncionista nos recuerda que el
verdadero pastor es aquel que se reconoce a si mismo como servidor de la gracia,
administrador de la herencia divina y hermano entre hermanos. Insertado en la
comunidn y sostenido por la caridad, el pastor al estilo de San Agustin, ejerce su
ministerio como un servicio amoroso al Cuerpo de Cristo.

Evandro GOMES, a.a.

-100 -



Emmanuel dAlzon :
un « augustinien » pour hier et pour aujourd'hui

Romain SIMTORO, de nationalité togolaise, est
étudiant en 3*™ année de théologie a la CIFA
de Nairobi.

INTRODUCTION

« Les grands événements ne sont jamais isolés. Ils sont comme les arbres :
leurs racines plongent dans le passé, leurs branches pointent vers l'avenir. » Ces
mots d’ Ahmadou Kourouma nous rappellent que derriére toute nouveauté se cache
une histoire plus ancienne. L'élection récente d'un pape augustinien, Léon XIV, a
suscité un engouement autour de la richesse et de l'actualité de la spiritualité de
saint Augustin. Bien que le grand évéque d'Hippone soit une figure du IVe et du Ve
siécle, il continue dinspirer UEglise, par ses écrits ainsi que tous ceux qui se sont
abreuvés a la source de sa sagesse. Notre fondateur, le P. Emmanuel d’Alzon, s'est
révélé étre un homme d'action et passionné du Royaume dont la vie et les écrits
témoignent de la profonde tradition augustinienne.

Peut-on dire que le P. d'Alzon fut un authentique augustinien ? Sans aucun
doute car il incarne les traits distinctifs et importants de 'héritage augustinien.
Aujourd’hui encore, ses fils spirituels, comme les héritiers d'un tambour qui ne doit
jamais se taire, sont appelés a faire vivre cette tradition et a la transmettre dans
un monde en quéte de sens et de communion.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 101-106.



I— LE P.D’ALZON, UN AUTHENTIQUE AUGUSTINIEN

Le P. Emmanuel d'Alzon a toujours manifesté son attachement a la tradition
augustinienne par son amour de la lecture et de la méditation de saint Augustin.
On peut le percevoir dans ses écrits et dans lorganisation de sa congrégation. Il
affirme que:«Le livre de la Cité de Dieu est pour nous comme une seconde
révélation, et plus nous l'étudions, plus par analogie nous pouvons y trouver le
secret de l'avenir » (Instruction de 1868, ES., p.142-143). Comme le griot qui reprend
la mélodie des ancétres pour que la mémoire ne s'éteigne pas, Emmanuel d’Alzon
nourrissait en lui le souci de continuer l'ceuvre augustinienne.

Lidée de la Jérusalem céleste était au centre de sa vision, comme le montre
saint Augustin en décrivant I'Eglise comme la Cité sainte en construction. Dans sa
cinquieme méditation, le P. d’Alzon partage une réflexion : « Le travail de I'Eglise
consiste a g'édifier dans un merveilleux ensemble. Jérusalem, c'est la ville par
excellence, la vision de la paix.. nous sommes au sein de la Jérusalem de la
préparation. Tel est notre travail : batir Jérusalem» (E.S., p. 351-352). Pour réaliser
cette construction, il invite chaque religieux a étre une pierre vivante qui se joint a
l'édifice. En effet, pour St Augustin, Uhistoire humaine est une lutte entre deux cités,
celle de Dieu et celle du monde. IL invite donc le religieux a se livrer entiérement a
Dieu pour lavenement de la Cité sainte.

DAlzon fait sienne la morale augustinienne en montrant comment la régle
peut étre la source de la transformation de nos actes en vertus. Comme laffirme
Augustin : « Virtus est ordo amoris ; la vertu est lordre dans l'amour. » (10°
méditation, ES., p.393). Nous comprenons ici que, pour notre fondateur, il faut
aimer Dieu par-dessus-tout et aimer toutes choses en Dieu. Cela montre bien
lordre dans la charité qui va a Uencontre de l'amour désordonné. La régle
assomptionniste est d'ailleurs congue pour favoriser cet ordre afin de convertir
tous nos actes en vertus.

Tandis qu'Augustin a écrit La Cité de Dieu face aux ruines de Rome, le P.
Emmanuel sest beaucoup intéressé a la contemplation de 'Eglise comme épouse
du Christ attaquée mais aussi indestructible. Il affirme que « l'Eglise est le
tabernacle de Dieu avec les hommes, la colonne et la base inébranlable de
léternelle vérité ; elle est le corps mystique et la derniére perfection de Jésus-
Christ » (Instruction de 1868, ES., p.135-136). Pour lui, l'amour de Dieu se rend

-102 -



visible par lamour de I'Eglise, le travail pour son extension, la défense de ses droits
et de sa liberté. Il faut noter la centralité de U'Eglise et du Royaume de Dieu dans sa
pensée, sa vie et son ceuvre, tout comme on peut le constater dans la pensée
augustinienne.

IT — INCARNATION DE L'ESPRIT AUGUSTINIEN DANS SON TEMPS

Alinstar de 'évéque d’Hippone écrivant au lendemain du sac de Rome, le P.
d'Alzon fait face a une époque troublée de révolutions, de montée de la laicite,
d'attaques contre I'Eglise. Selon son constat, « on ne veut plus de Dieu, de Jésus-
Christ, de son Eglise. C'est pourquoi rien n'est beau comme de se dévouer a la cause
de Dieu » (1*® méditation supplémentaire, ES,, p. 616-617). Cependant Augustin ne
se contente pas de se lamenter et il pose un acte. Il appelle  saluer et transformer
la barbarie démocratique (Instruction de 1868, ES., p.142-143), suivant lexemple
des Péres de I'Eglise qui ont influencé le changement de la barbarie féodale.

En invitant ses contemporains a ne pas idéaliser la démocratie comme un
absolu, le Pere d'Alzon les invite plutot a la questionner et & laméliorer. Son
enracinement dans la contemplation et son investissement dans l'action montrent
une profonde marque augustinienne. En réalité, notre fondateur ne fuit pas le
monde, mais il engage sa foi pour faire régner Uordre et la charité. Et il invite ses
religieux a étre des hommes de leur temps (ceci a travers son projet apostolique
marqué par l'éducation, la presse, la mission d'Orient ...) afin de créer des voies et
moyens pour « reconstruire la Cité de Dieu au cceur de la modernité ».

« Adveniat regnum fuum>» est la devise assomptionniste qui exprime
engagement que les religieux assomptionnistes consacrent pour l'avénement du
Royaume. D'Alzon dira que : « Nous sommes les soldats du royaume de Jésus-
Christ, et comme jamais UEglise n'a été plus attaquée, il importe de la défendre
avec le plus ardent amour » (ES,, p. 616). Cest un langage martial qui invite a une
ardeur missionnaire car pour d'Alzon, le religieux doit &tre un « chevalier de 'Eglise
», pour affronter les dangers en vue du salut des dmes. La encore, il rejoint
Augustin qui congoit la foi non pas comme une idée abstraite mais une
appartenance a la Cité de Dieu et qui nécessite amour, intelligence et courage.

-103-



Un autre trait augustinien se laisse percevoir dans 'accent mis par d'Alzon
sur Uhumilité. Il affirme que: « de toutes les vertus, la plus indispensable aux
religieux de ' Assomption est certainement I'humilité » (Directoire 11-2, ES., p. 48).
Face au danger de 'esprit d'orgueil qui guette le religieux, il invite & Uhumilité : « si
le religieux donne ce qu'il a par la pauvreté, son corps et ses sens par la chasteté,
il se donne tout entier lui-méme par l'obéissance » (Directoire II-3, ES,, p.52). Une
obéissance qui a ses racines dans la Trinité ou le Fils obéit au Pere. Nous
retrouvons la pensée d'Augustin qui montre que la liberté humaine atteint son point
culminant dans la dépendance amoureuse a Dieu.

I1I — ETRE AUGUSTINIEN AUJOURD'HUI A LA MANIERE DE D’ALZON

En observant la réalité du monde actuel, il existe, sous bien des aspects, une
similitude avec celui qu'Augustin et d’Alzon ont connu. Nous sommes en face
diincertitudes, de crises du sens, dun individualisme intense etc... Face a cela, il y
a besoin de bétir des lieux d'unité et de communion. Comme le dira le psalmiste :
« Rogate quae ad pacem sunt Jerusalem, et abundantia diligentibus te », il faut
demander la paix pour Jérusalem (Psaume 121, ES,, p. 354). Ainsi ' Assomptionniste
d'aujourd’hui est invité 3 étre un acteur de paix et a se donner pour l'unité dans la
Vérité et la charité, en communauté, en paroisse ou dans le dialogue avec la société.

D'Alzon avait déja souligné qu'« On ne veut plus de Dieu... » mais aujourd hui,
le constat pourrait étre le méme. Face au relativisme, il y a un besoin dhommes et
des femmes enracinés dans la foi et capables d'annoncer le régne de Dieu sans
crainte. Cela nécessite une formation holistique : étre intellectuellement bien assis,
fidéle au charisme du fondateur et avoir un amour passionné de 'Eglise plutdt que
pour ses propres priviléges. Ainsi défendre la vérité de nos jours, cCest unir audace
missionnaire et délicatesse pastorale, comme Augustin face aux donatistes ou
comme d'Alzon face aux idéologies modernes.

On ne peut devenir un augustinien sans la culture de lintériorité. Dans la
lettre qu'il envoya au Maitre de Novices, d'Alzon dit : « Regnum Dei intra vos est: le
royaume de Dieu est au dedans de vous-mémes » (Lettre au Maitre des novices,
ES., p. 150). Notre action n'a de sens que si elle provient de la contemplation.

- 104 -



L'Assomptionniste doit donc avoir une vie de priere solide, 'Eucharistie comme
centre de toute chose et une charité fraternelle concréte. Ce dernier point est
important pour montrer la place de la vie communautaire et de la correction
fraternelle pour saméliorer. « Frater qui adjuvatur a fratre, quasi civitas firma: le
frére soutenu par son frére est comme une ville forte » (Prov. XVIlI, 19, ES., p.570).
La vie communautaire devient un signe prophétique lorsqu'elle se fonde sur L'union
des ceeurs et la simplicité des relations.

Cest en réalité ce que I'Assomptionniste Sefforce de vivre chaque jour dans
la vie communautaire et qui s'étend dans des ceuvres concrétes, au service de
lhumanité toute entiére. Ainsi l'éducation demeure une priorité pour libérer
lintelligence et ouvrir des horizons d'espérance. La communication par les médias
refléte cet esprit de clarté et de vérité cher a saint Augustin. L'accueil des migrants
et lhospitalité dans les centres et les foyers rappellent que l'étranger est un
messager de Dieu qui vient faire demeure chez nous et ol nous acceptons de faire
place pour lautre. Laccompagnement des pauvres dans les ceuvres sociales
refléte cet amour pour les plus fragiles et le service des plus petits. En ce qui
concerne les pélerinages et les centres culturels, ils sont des lieux sacrés ou les
religieux rassemblent pour nourrir chacun dans la foi et la joie fraternelle.
Aujourd'hui les fils du pére d’Alzon portent la lumiére de U'Evangile jusqu‘aux
extrémités de la terre comme on porte la braise pour rallumer le feu dans le village
voisin.

TV — UN REGARD PERSONNEL

Depuis 2022, je vis ma mission au sein de la CIFA de Nairobi qui est un
véritable carrefour d'internationalité et d'interculturalité. En communauté, nous
avons une diversité de langues, de cultures et de sensibilités qui se mélent comme
les fils d'un pagne (Faso Danfani) tissé a la main. Cest un cadre qui est une école
vivante du charisme et qui m'apprend chaque jour a vivre selon Uesprit de saint
Augustin au milieu des différences : « Avant tout, vivez unanimes a la maison, ayant
une seule dme et un seul cceur tournes vers Dieu » (Régle 1,2). Dans la fraternité
quotidienne, je découvre L'unité comme un accueil et une conversion réciproque.

-105-



Cela me rappelle limage de la Gité de Dieu que D'Alzon voulait semer dans les
ceaurs.

En visitant prés de 70% des communautés de la Vice-province de UAfrique de
UEst, j'ai percu au méme moment la richesse et les défis du terrain. Des fréres
travaillant avec une passion apostolique, une fidélité simple et des efforts
dinculturation. Chaque découverte, chaque rencontre est pour moi comme une
calebasse offerte. Cela m'enracine davantage dans ma mission et me rappelle les
ceuvres de UEsprit dans chaque contexte. Les études dans un systeme anglophone
sont a la fois une découverte et un défi. Cest pour moi une invitation a l'excellence,
a élargir mon horizon intellectuel et spirituel dans un esprit d'« intelligence de la
foi » si cher a Emmanuel D'Alzon.

Mes différents apostolats m'ont permis de découvrir plusieurs visages du
charisme assomptionniste. La pédagogie de la joie et de la proximité, reflet de la
tendresse de Dieu qui se fait proche des petits ; la passion de former des cceurs
libres, responsables et croyants ; capables de répondre a la foi au rythme d'un
monde en mutation ; la mission de batir dans la Parole, la fraternite et la solidarité.
Toutes ces expériences me rappellent que le charisme assomptionniste, loin d'étre
une idée abstraite, est une vie partagée, une foi incarnée et une espérance en
marche. A la CIFA de Nairobi, au cceur vibrant de UAfrique de UEst, je comprends
que bétir la Cité de Dieu chaque jour commence par les liens de la vie fraternelle.
Elle nait sous le méme toit ou la vie se partage, autour du méme repas ou l'amour
se donne et dans la méme mission ou l'on s'engage.

De cette expérience, je comprends combien le Pére Emmanuel d’Alzon est un
authentique augustinien, non pas par filiation juridique mais par sa conviction
profonde. Sa pensée, son amour de Dieu, son intelligence de la foi, sa passion pour
I'Eglise, son sens de lhistoire font de lui un véritable disciple de saint Augustin au
XX siécle. Son message demeure actuel par le fait quil appelle a chercher Dieu
sans relache, & batir la Cité de Dieu au coeur des cités humaines, unir la
contemplation a l'action dans une profonde humilité et dans la charité ordonnée.
En vivant linternationalité, la mission, la formation et la fraternité, son idéal
devient vivant : Adveniat regnum tuum, afin que chaque religieux ait un cceur et une
ame tournés vers Dieu selon la devise augustinienne : « Unum cor et anima una in
Deumn»

Romain SIMTORQ, a.a.

- 106 -



Emmanuel dAlzon:
An Icon of Credibility for Religious Life Today

Videlis MULANDI MUSEMBI, a Kenyan national,
is a deacon at the CIFA in Nairobi. He is
pursuing a master's degree in theology at
Hekima University College after completing
his undergraduate degree in theology there.

INTRODUCTION

This essay is a personal meditation on the life of our founder, Fr. Emmanuel
d'Alzon. | do not pretend to master or present the spirituality of Fr. Emmanuel
d’Alzon or our spirituality in general. My interest is to see what from the life of our
founder, would be more inspiring to live credible religious life in our context today;,
witnessing and extending the kingdom of God in and around us. Today, Religious
life faces a lot of challenges and any Assumptionist who does not read the signs of
time and act accordingly, drawing from our Charism and the spirit of our founder
would easily loose his identity and raison d'étre. Thus, upon reflection, | find in our
founder a man whose heart was restless, questing to rest in God; a man after the
heart of God.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 107-113.



I — A MAN AFTER THE HEART OF GOD

There is quite a lot we can learn from the deep pool of heritage we inherit in
the life of Fr. d'Alzon from his own writings and the writings of many Assumptionist
historians and writers. What resonates deeply to me is the image of a man after
the heart of God. What do | consider as “a man after the heart of God?” God himself
in the Sacred Scriptures gives the evaluation criteria, of a one after his own heart-
Obedience to God's commandments and will, (1 Sam 13:13-14). He is a man who
seeks to know God's will and has a heart that thirsts to accomplish it joyfully and
lovingly. A man ready to carry out all the wishes of God (Acts 13:22)

The Scriptures rightfully presents to us various persons whose lives, faith and
obedience to God truly embodies hearts intent on God. Abraham for instance
merited to be called the father of faith and father of all nations because of his
fidelity and trust in God (Gen 3:6-9; Gen 17:5-6; Romans 4:17). We also encounter
King David of whom the Lord says, “I have found David, son of Jesse, to be a man
after my heart God, who will carry out all my wishes” (1 Sam13:14; Acts 13:22). Jesus
Christ remains the norm and reference point, the perfect human being (Rule of Life,
#23),! and model of all spiritual life.2 Christ was obedient to the Father till death on
the cross (Phil 2:8). St. Paul's preaching and writings also exemplify him as a man
after the heart of God. There are many such figures in the Scriptures. Similarly, the
Church has had many inspiring men and women, including St. Augustine our
Patriarch, St. Francis of Assisi, St. Benedict, St. Therese of Calcutta, St. Monica, and
St. Marie Eugenie among many others whose lives represent a shining witness to
the Gospel message. Fittingly understood, Fr. Emmanuel d’Alzon does not fall short
of this glory.

Being a man after the heart of God, Fr. d'Alzon recognized that he is a created
being, who exists and lives for God. Fr. André Séve notes that, for Fr. d’Alzon “from
his youth until his death, one thing remained immutable for him, the God in Jesus
Christ held first place.” Fr. André Séve also identifies Fr. d’Alzon with the words of

! Agostiniani Dell'Assunzione, Rule of Life of the Congregation of the Augustinians of the Assumption,
Revised English Edition, (ltaly: Bayard Service, 2020) 47.

2 Athanasius Sage, AA, The Spiritual Writings of Emmanuel d’Alzon, (Rome: 1955), 8

% André Séve, Christ Is My Life: The spiritual Legacy of Emmanuel d'Alzon, (New York: New City Press,
1988), 99

-108 -



St. Irenaeus, “the glory of God is a man magnificently alive.”* Beyond his age, our
founder had already understood what would later be affirmed in the Second Vatican
Council, “Christ..fully reveals man for himself and makes his supreme calling
clear.® In Jesus Christ, the eternal Word of God became human, revealing both
God's identity and the truth of human existence. Thus, Fr. d'Alzon always found the
deepest motivation for life and action in God. In him God had really found a man
after his heart.

Amid changes and uncertainties, of his century, Fr. dAlzon remained “free,
fettered neither to nostalgic dreams nor to new trends. In this, he has an example
for us and much to teach us.”® When the 19" century provoked the consciousness
of many about human rights and dignity; Fr. d'Alzon spoke about human rights from
another perspective, “that of the Church denouncing the abandonment of the rights
of God.”” For him, if human rights had been compromised, Gods' rights had first
been fundamentally compromised. We could call him the Christian Anthropologist
per excellence; in whom both the divine and human heart intertwined.

IT — A MAN OF DEEP CHRISTOCENTRIC SPIRITUALITY

One fundamental aspect of his spirituality is that, “he could not admit that a
priest and or a religious could pretend at one and the same time to practice
supernatural virtues and lack humanity, sincerity and uprightness in his dealings
with people.”® Thus, his spirituality was infused with his natural virtues: Honor,
straightforwardness, loyalty, openness of mind and heart. He saw this as the

“ André Seve, Christ Is My Life: The spiritual Legacy of Emmanuel d'Alzon, (New York: New City Press,
1988), 9

% Second Vatican Council, Pope Paul VI, Gaudium et Spes, (Vatican: Vatican Press, 1965 ) No. 22

¢ André Séve, Christ Is My Life: The spiritual Legacy of Emmanuel d'Alzon, (New York: New City Press,
1988), 9

7 Acts of the Inter-Assumption Colloquium, Paris, January 6-10, 2004, Origins of the Assumption Family,
Ed. Robert J. Fortin, (Rome: Assunzionisti, 2007), 28

8 Gaetan Bernoville, Emmanuel d’Alzon1810-1880: A Champion of the XIX Century Catholic Renaissance
in Francetrans by Claire Quintal and Alexis Babineau (Canada: Bayard, Inc., 2003), 232

-109 -



indispensable foundations of religious life. “He never compromised when it came
to the rights of God, which are both absolute on souls and on the society -and to
the pre-eminence of the supernatural.”’ He belonged to the race of Christ.

As an apostle for God's kingdom, he saw in all the relationships with the
neighbor, the means to extent the kingdom of God. To his love for Christ and the
Church he added a love for Mary, considered particularly in her magnificence and
her Assumption. She was a model for him, she was his mother and it was at the
Calvary, at the foot of the cross of her son that she adopted him.™ Thus from this
love of Christ, the love of the Church and the love of the virgin Mary, Fr. d’Alzon
formulated “the doctrine of triple love” as the crystallization of his spirituality. Of
this triple love, he left a legacy to his sons and daughters, wanting the spirit of
faith to be continually fostered and fortified by study and doctrine.”

IIT — AN IcON OF CREDIBILITY FOR RELIGIOUS LIFE TODAY: LOOKING
BACK AND LOOKING AHEAD

Fr. d'Alzon, born on 30™ August, 1810, lived and founded our Congregation in
turbulent times, a time when the French Revolution was ravaging the faith of the
masses, winning the attention of the young of the time, turning them away from the
divine, secularizing the sacred and changing the hearts of the masses from God.”
He was a great man of his century, yet far much ahead of his time. From his youth,
he gave up his family riches and many tempting careers to pursue religious life and
priesthood and advocate for the great causes of God. Therefore, Fr. D'Alzon surely
remains one of the most influential catholic figures of the 19* Century whose life,
thoughts, words and works resonate with the fundamentals of consecrated life all
over the globe. We see in him a man working against the tides of the French
Revolution to revitalize the dying faith. He was a man living beyond his time,

9 Gaetan Bernoville, Emmanuel D/Alzon, 232
10 Gaetan Bernoville, Emmanuel D/Alzon, 233
" Gaetan Bernoville, Emmanuel D/Alzon, 236
12 ), Paul P.-Muzet, DAlzonian Anthology, (Rome: Bayard, Inc., 2007), 13-25

-110-



encouraging the synodal living together, walking together and working together of
the laity, the clergy and the consecrated people.”

Similarly, many Assumptionist historians and biographers have highlighted
Fr. dAlzon’s dynamic leadership and influence on Catholic Education and religious
life. Hence, of the three-fold means of extending the Kingdom of God, Education in
all its forms retains a singular character in the heart of Fr. d’Alzon. He urges us to
teach until Christ is formed in the hearts of those whom we teach. To him, teaching
“is one of the most efficacious means of fulfilling the call to extend the reign of
Jesus Christ.”™ He surely serves to us as anicon of religious credibility for all times.
What more could be the priority of all God's children, and consecrated people,
particularly Assumptionists, in our world today if not to labor for the realization of
the Kingdom of God?” This was the lifelong mission of Fr. d’Alzon, which he held
dear deep in his heart. His final prayer on his deathbed was that Assumptionists
may remain good religious and that God's will be done, “Flat Voluntas Tua.™®

Our Rule of Lifeimplores that while the Assumptionists community exists for
the coming of the kingdom, the Spirit of our founder impels us to embrace the great
causes of God and of man, and to go wherever God is threatened in man and man
threatened as the image of God (Rule of Life, # 4)." Even before the second Vatican
Council, he had already anticipated what Gaudium et Spes would later affirm,
“though mankind is stricken with wonder at its own discoveries and its power, it
often raises anxious questions about the current trend of the world, about the place
and role of man in the universe, about the meaning of its individual and collective
strivings, and about the ultimate destiny of reality and of humanity.””

As many would tell, todays’ globalized world is one in which the dignity of the
human person is becoming increasingly overlooked, and where God is no longer a
priority for many; a world where technology has replaced God in the hearts and
minds of both young and old. It is a world where the culture of violence is becoming

3 Wilfrid J. Dufault, 7he spiritual Legacy of Emmanuel d’Alzon, (Milton, Massachusetts, 1988), 58
% The Spiritual Writings of Fr. Emmanuel d'Alzon, 76

'S The Spiritual Writings of Fr. Emmanuel d’Alzon, 1387.

" The Rule of Life of Congregation of the Augustinians of the Assumption, 39

' Vatican Council Il, 7he Pastoral Constitution of the Church in the Modern World: Gaudium et Spes, in
Vatican II: The Conciliar and Post Conciliar Documents, ed. Austin Flannery, (Collegeville, MN: Liturgical
Press, 1975), 22.

-1 -



a norm, where corruption and all kinds of systemic injustices have become the
order of the day. It is a world where many despair out of poverty, ailments and
displacement from their homes. It is where moral permissiveness, religious
hypocrisy and abuses have made many lose faith in the Church and in joining
consecrated life. To such a world, the exhortation of our founder to embrace the
great causes of God and of man remains an ever-pressing reminder to consecrated
people, set apart for the extension of Gods” kingdom, to be a sign of contradiction
to the world. Indeed, Fr. André Séve notes that Fr. d'Alzon believed that “only hearts
that have been transformed can create human structures and keep them human.”®
In such a world, the voice of Fr. d’Alzon still echoes deep within the heart of every
Assumptionist, “There are no word, no request and no emotion which we cannot
sanctify by uniting them with those of Christ.”” Thus, if we were to evaluate
religious life and its challenges today, then we would see the need for religious
who are after the heart of God.

Likewise, our Charism, impels us to work for the coming of the Reign of God
in and around us. It does not allow us to rest until the Kingdom is actualized. It
encourages us to be men of communion, apostles of truth and charity and zealous
artisans of the Kingdom. | have met many in our parishes and areas of apostolate
with a very pessimistic attitude towards religious life, and marriage vocation. Our
Charism serves as a wakeup call for us, to offer a credible response to this
challenge. Families and our Religious communities, have been infected by laxity in
prayer life, lack of commitment to true fraternity, infidelity, conflicts, indifference
and lack of concern for the other. Such realties, raise the question of credibility,
calling for genuine discipleship, love of the Church and authentic withess of the
Gospel in life, words, thoughts and deeds just like Christ our model. Today, more
than ever, Assumptionists are called, in the spirit of our founder and Patriarch, to
be restless in pursuit of God's own heart, aware of the urgency of the Kingdom. Our
hearts must ache, burning with zealous fire for its actualization.

'8 André Séve, Christ Is My Life: The spiritual Legacy of Emmanuel d’Alzon, (New York: New City Press,
1988), 150.

19 The Spiritual Writings of Fr. Emmanuel d’Alzon, 24.

-12-



CONCLUSION

Therefore, Fr. Emmanuel d’Alzon remains to me an exemplary portrayal of a
man after the heart of God. Similarly, if we need to remain faithful to our Charism
and if consecrated men and women today and indeed, all faithful are to be true to
their vocation then, they truly need to be men and women after the heart of God.
Humanity shall realize its end if it remains focused on God to which it is
supernaturally oriented. Thus, Fr. Emmanuel d'Alzon’s life, teachings and writings
present to us a true, good religious whose heart quested to only rest in God. He
remains to us today a true icon of credibility in religious life amidst turbulent and
chaotic times. From him | can confidently say, “A true religious today is a religious
after the heart of God.” His life embodies Pauline words, “For to me, to live is Christ
and to die is gain” (Philippians 1:21, Galatians 2:20, Colossians 3:4). Such is the
commitment of an artisan of the Kingdom of God required by our Charism. He is a
gift to us Assumptionists and to the entire Church.

Videlis MULANDI MUSEMB, a.a.

-3 -






La curiosite chez le Pere d'Alzon

Flavie Christien ANDRISOA, de nationalité
malagasy, est en stage inter-cycle a Louvain
apreés avoir terminé son cycle de philosophie
a la CIFA de Ouagadougou.

INTRODUCTION

La curiosité de 'étre humain est notre préoccupation. Lhomme se sert de sa
curiosité pour comprendre les différents aspects de la vie ; comme la mort, la
liberté, la vérité, etc. Nous nous intéresserons tout particulierement a la pensée de
notre fondateur, le vénérable Pére Emmanuel d’Alzon a ce sujet. Avec cette
question majeure : comment le Pére d'Alzon concoit-il la curiosité en tant que
fondateur et passionné par la vie intellectuelle ? Nous tirons de cette question
principale un certain nombre dinterrogations : quel est le sens de la curiosité ?
Quelle est sa pertinence dans la vie religieuse ? Comment vivre dans la curiosité ?
Pour nous aider a mener a bien notre travail, nous définirons en premier lieu le
concept de curiosité. En second lieu, nous expliquerons lidée selon laquelle la
curiosité est un moyen pour la mission. Et enfin, nous montrerons la spécificité de
la curiosité chez le Pére Emmanuel d’Alzon.

Assumptio n°00, Noél-Christmas-Navidad 2025, p. 115-122.



1 — DEFINITIONS

Etymologiquement, le mot « curiosité » vient du latin curiositas, dérivé de
curiosus, qui signifie « soigneux, attentif, soucieux de». Le mot « curiosité »
désigne « un souci » ou « un intérét » pour quelque chose, avec un sens a la fois
positif (Uenvie d'apprendre) et négatif (U'indiscrétion). Le mot a évolué pour désigner
principalement « le désir de savoir », « dapprendre ou de découvrir ». Selon le
dictionnaire Le Robert Junior poche, le terme curiosité exprime deux sens: le
premier est « l'envie d'apprendre, de connaitre des choses nouvelles » ; le second
est « l'envie de connaitre les secrets de quelqu'un'». Dans le premier sens, la
curiosité est percue de maniére positive. Elle désigne un désir naturel d'explorer,
de comprendre le monde et dacquérir des connaissances. Cest la curiosité
intellectuelle qui pousse les scientifiques a faire des découvertes, les artistes a
expérimenter de nouvelles formes d'expression et les enfants a poser des
questions sur tout ce qui les entoure. Cette forme de curiosité est un moteur
essentiel du progrés et de l'innovation. Dans le deuxiéme sens, la curiosité a une
sens plus négatif. Ici, elle Sapparente a lindiscrétion. Il s'agit d'un désir de savoir
ce qui ne nous regarde pas forcément, comme les affaires privées des autres. On
parle parfois de « curiosité malsaine » lorsque quelqu'un cherche a découvrir des
secrets ou des détails intimes qui ne le concernent pas. Cela peut étre percu
comme de lintrusion dans la vie des autres. Ainsi, la curiosité est un moteur
d'apprentissage et de découverte, mais aussi une tendance a l'indiscrétion ou une
attirance pour ce qui est rare et étonnant.

Nous trouvons le point de vue du Pere d’Alzon a travers le passage suivant,
tiré de la version numérique de ses Ecrits?, série c3:

La concupiscence des yeux. La convoitise de tout ce qui frappe les
sens, la richesse, les honneurs, la fausse gloire, la fausse science, la
vaine curiosité : quelles distractions gui m'empéchent de penser 3 Diey,
de désirer Dieu ! Oh ! Seigneur, je vous dirai avec le psalmiste : Averte

! Marie-Héléne, DIvAUD et alii, Le Robert Junior poche, Paris, 2005, p. 342.

2 Note de U'éditeur : le frére Flavie Christien a fait une recherche par mots-clés sur les documents pdf
de la « Banque de donnée Assomption 1.7 » qui date de 2003. Lintégralité de ce « Thésaurus 2003-07-
01> peut étre demandé 3 la revue Assumptio.

- 116 -



oculos meos ne videant vanitatem, ef, affranchi de tous ces vains objets,
Je pourrai vous aimer librement.

Dans ce passage, le Pére Emmanuel d'Alzon parle de la « vaine curiosité » en
lien avec la concupiscence des yeux, c'est-a-dire un désir excessif et désordonné
de tout ce qui frappe les sens et détourne I'ame de Dieu. Il critique une curiosité qui
ne s'oriente pas vers la vérité divine, mais vers des choses superficielles ou méme
trompeuses comme « la fausse science » et « la fausse gloire ». En invoquant le
psaume « Averte oculos meos ne videant vanitatem» - « Détournez mes yeux, de
peur qu'ils ne voient la vanité » - le Pére d’Alzon exprime son désir de se libérer
de ces distractions terrestres pour pouvoir aimer Dieu plus librement et
pleinement. La curiosité dont notre Vénérable parle ici n'est donc pas celle qui
meéne a la connaissance de Dieu, mais celle qui éloigne 'dme en la dispersant dans
des préoccupations vaines et illusoires.

Le Peére d'Alzon donne une autre conception de la curiosité en se référant au
récit biblique qui parle de 'amour de saint Pierre qui veut se donner pour son Dieu,
Jésus Christ. IL dit ceci :

Nest-ce pas Pierre qui, lorsque Jésus a annoncé quil serait
abandonné de tous, s'est écrie . Etiam si oportuerit me mori tecum non
te negabo /méme s’il m'était nécessaire de mourir je ne te renierai pas],
Jésus lui annonce sa chute, mais il n'en veut rien croire, il est si stir de
son courage ! Jésus a éte conduit chez le Grand Prétre; il veut le suivre.
Clest l'amour, sans doute, mais aussi la curiosité. Ajoutez le besoin de
parler, lorsquil edt mieux fait de garder le silence, ce qui le fait
reconnaitre a son accent'.

Dans ce passage, le Pére d'Alzon évoque la curiosité de saint Pierre comme
un élément qui 'a poussé a suivre Jésus apreés son arrestation. Il ne remet pas en
question 'amour de Pierre pour son maitre, mais il souligne que son comportement

% Méditation du P. d’Alzon sur '« Amour de Dieu » datant de 1875. Texte repris dans Meéditations sur la
Perfection Religieuse pour les Augustins de [’Assomption, Paris, 1925, |, p.144-147. Version numérique
dans Ecrits du P. Emmanuel dAlzon. Série c3, Les Indexeurs a.a, Centre dAlzon de Belgique-Sud,
Bruxelles-Gosselies Saint-Gérard, 1999-2002, p. 22.

“ Méditation du P. d’Alzon sur '« Amour de Dieu » datant de 1875. Texte repris dans Médiitations sur la
Perfection Reljgieuse pour les Augustins de '’Assomption, Paris, 1925, |, p.144-147. Version numérique
dans Ecrits du P. Emmanuel dAlzon. Série c3, Les Indexeurs a.a, Centre d'Alzon de Belgique-Sud,
Bruxelles-Gosselies Saint-Gérard, 1999-2002, p. 125.

-117-



ne repose pas uniquement sur cet amour. Il y a aussi une attirance naturelle pour
voir ce qui va se passer, le désir de comprendre ce qui arrive a Jésus, peut-étre
méme 'espoir que les choses tournent autrement que ce que Jésus avait annoncé.
Le Pére d'Alzon semble suggérer que la curiosité n'est pas forcément une qualité
positive dans ce contexte. Elle expose Pierre au danger : en sapprochant
imprudemment, il se retrouve dans une situation ou il est reconnu et mis sous
pression, ce qui le conduit & renier Jésus. Cette curiosité 'améne donc a une
épreuve qu'il n'est pas prét a affronter.

Ainsi, le Pere d'Alzon invite a connaitre notre curiosité en nous armant de la
prudence. Il ne suffit pas davoir des bonnes intentions mais il faut aussi étre
conscient de nos limites humaines et éviter de Sexposer inutilement aux
tentations. Apres avoir cherché a définir la curiosité, nous nous focaliserons sur ce
gu'elle est dans le domaine de la mission.

IT — LA CURIOSITE COMME MOYEN POUR LA MISSION :
ETUDE ET APOSTOLAT

Le Pere d'Alzon est un homme d'étude. Quand il prend la priére de Jésus
comme devise de sa Congrégation, « Que Ton Régne vienne », l'étude est pour Lui
un moyen pour étendre le Regne de Dieu :

L'étude est le premier de nos devoirs en fonction de l'enseignement
que, sous toutes ses formes, nous considérons comme le plus puissant
moyen d'étendre le Régne de Jésus Christ’.

La vie intellectuelle de notre fondateur se fait remarquer par son esprit de
curiosité, comme le mentionne le Révérend Pere Siméon Vailhé dans ses écrits sur
la vie du Pére Emmanuel d'Alzon :

Fouilleur de textes non moins que des villes ruinées, il les corrigea
et les compara, se langant parfois a l'aventure sur fous les sentiers

5 Emmanuel DALZON, Ecrits spirituels du serviteur de Dieu Emmanuel d’Alzon, Rome, Maison généralice,
1956, p. 94.

-718 -



battus ou non de la Pslestine et de l'érudition. A lire ses premiers
travaux, on sent une curiosité novice sur un terrain ou la science
archéologique débutait, faute d'écoles, de bibliothéques et de revues’.

Siméon Vailhé met en avant la curiosité intellectuelle et aventureuse du Pere
d'Alzon en la comparant a celle d'un archéologue. Il souligne son désir de fouiller
aussi hien les textes que les ruines, d’explorer des chemins connus et inconnus,
que ce soit dans les paysages réels de la Palestine ou dans le domaine de
l'érudition. Cette curiosité est qualifiée de « novice » dans ses premiers travaux, ce
qui suggeére qu'il découvre encore ce champ d'étude, alors peu structuré en raison
du manque dinstitutions spécialisées. Ainsi, l'auteur met en lumiére l'élan
passionné et autodidacte du Pere d’Alzon dans sa quéte de savoir.

Parlant d'étude, le Pére dAlzon invite a un esprit dhumilité et de charité
apostolique parce que Uétude peut devenir nuisible si elle nourrit une curiosité
insatiable c'est-a-dire un désir excessif et désordonné de savoir, qui n'est pas orienté
vers Dieu ou une ambition ridicule qui signifie une recherche du savoir pour des fins
individualistes et non pour le bien de l'ame et des autres. Il dira que « méme finalisée
pas Jésus-Christ, l'étude peut étre dangereuse sans les dispositions nécessaires. Elle
peut favoriser une insatiable curiosité ou une ridicule ambition ».

En définitif, la curiosité est donc un moyen d'étude en ce sens qu'elle doit nous
conduire 3 étre autodidacte en vue d'une connaissance. Mais elle doit étre
accompagnée d’humilité et de charité apostolique. La curiosité joue en effet un réle
fondamental dans nos apostolats, car elle alimente notre engagement, approfondit
notre compréhension du monde et renforce notre capacité a répondre aux besoins
des autres. Etre curieux des cultures, des traditions et des contextes sociaux nous
permet de nous adapter et de faciliter les ceuvres que nous voulons réaliser.

Le Pére dAlzon a voulu que sa Congrégation slimplique dans un Uesprit
doctrinal. Cet esprit doctrinal animé de curiosité nous fera des hommes au service
de la vérité, chercheurs de la vérité en vue du salut des ames et de la défense de
la vérité de UEglise. Bref, les Assomptionnistes doivent étre des hommes
passionnés de la vérité. Tel est un caractere distinctif de notre Congrégation
(Augustins de ' Assomption). Comme le mentionne le Pére Aubain Collette :

¢ Siméon VAILHE, Version numérique dans Vie du P Emmanuel d’Alzon, Tome ll, Paris, Bayard, 1934, p. 29.
7 Claude MARECHAL et alii, L'esprit de l'Assomption d'aprés Emmanuel d'Alzon, Rome, 1993, p. 60.

-19-



Sa pensée se précise au Chapitre de 1868, et peut se condenser en
ces termes : s'intéresser positivement a la transformation sociale, en
ressuscitant l'esprit catholique et l'amour de la veérité dans les rangs de
la société démocratisée ; assurer de nouvelles victoires a 'Eglise en se
tenant au-dessus des agitations sociales.

Ainsi, notre curiosité au service de la vérité doit étre exigeante et honnéte,
capable de faire le lien entre la soif de savoir et la discipline intellectuelle
nécessaire pour ne pas se laisser égarer.

En outre, la curiosité ne doit pas étre seulement orientée vers la vérité mais
tournée vers Dieu. Cela se fait par notre engagement dans nos études et par notre
intelligence qui nous aide a éclairer notre foi en Dieu. La curiosité peut nous
stimuler a l'approfondissement des connaissances des Ecritures comme des
réalités sociales d'aujourd’hui.

En somme, pour d’Alzon, la curiosité est une vertu précieuse lorsquelle est
orientée vers la recherche de la vérité et mise au service de l'apostolat. A ces
conditions, il nous invite a étre des hommes de foi et de vérité, capables de
comprendre notre époque pour mieux la transformer a la lumiére de 'Evangile.

I11 — LA CURIOSITE DANS LA VIE INTERIEURE ET EN COMMUNAUTE

En général, le Pére Emmanuel dAlzon ne suggére pas de pratiquer la
curiosité dans la vie intérieure parce quelle peut étre un détournement de la foi
chrétienne. En cherchant sans cesse de nouvelles connaissances nous remettons
en cause les fondements de notre foi et nous devenons ensuite des incroyants. Le
Pére d'Alzon considére oppose la curiosité au silence :

Quelles sont a présent les causes pour lesquelles je viole le
silence ? Quand je les cherche, je trouve [..]

8 Aubain COLLETTE, Mélanges Emmanuel d’Alzon. Conférences de la semaine alzonienne Hal, 14-19 mai
1951, Bruxelles, Centre d’Alzon Saint Gérard, 1952, p.375.

-120-



ma curiosité, qui veut tout savoir, interroger sur tout ce qui la
regarde et ne la regarde pas9 .

Lorsqu'on slintéresse trop a ce qui ne nous regarde pas, on force parfois les
choses a étre dites ou révélées, méme contre la volonté des personnes concernées.
Dans cette perspective, la curiosité se manifeste comme une forme d'agression,
une violence faite au silence.

Dans une autre perspective, souvent en temps de retraite, nous nous mettons
au silence afin de méditer la Parole de Dieu. Mais il arrive qu'une des paroles vues
dans notre lecture nous rende curieux. Nous nous laissons conduire par la curiosité
et nous finissons par perdre le silence intérieur. Cela devient une perturbation
intérieure. La curiosité a agi avec une force perturbatrice. Le silence sest égaré
alors parce quil n'y a plus d'état de sérénité et de paix intérieure. Et pourtant « sans
le silence, point de recueillement ; sans recueillement, point de vie intérieure »".

Bref, la curiosité, bien quayant une valeur positive d'exploration et de
connaissance, est aussi une forme d'agression contre le silence, forcant a avoir
des nouvelles connaissances et détournant de la vérité de la parole de Dieu.

Sagissant de la vie communautaire, la curiosité ne doit pas étre un chemin
de jugement. Elle doit étre un outil pour pratiquer 'écoute active en essayant de
comprendre les motivations des autres. Elle doit nous amener a faire profiter les
autres de ce que nous savons mais sans leur imposer d'étre d'accord. Cest aussi
une voie qui doit nous stimuler a faire un sincére dialogue et a donner nos points
de vue pour la bonne marche de la vie communautaire. Dans ces conditions, nous
avons la possibilité de transformer la curiosité en une véritable vertu.

Pour le Pére d’Alzon, la curiosité peut étre un outil afin de réaliser le bien. Ce
bien doit étre ordonné au bien moral et intellectuel. Il dit :

Mais alors, comme ma pensée doit s’élever au-dessus de fout
cancan et de tout tripotage ! Que je les écoute quelquefois, uniquement
afin de faire quelgue bien, je le puis absolument, mais que je dois y
éviter la curiosité malsaine, la satisfaction de quelques sentiments
mauvais, le plaisir dapprendre les ennuis de personnes qui me sont peu

9 Emmanuel d’ALzoN, Ecrits spirituels du serviteur de Dieu Emmanuel d’Alzon, op. cit, p. 89.
10 |bidem.

-12r-



sympathiques, surtout si j'écoute pour aller répéter, et si je parle pour
(a satisfaction de nuire par mes paroles‘'.

De ce fait, toute forme de curiosité malsaine est a éviter parce qu'elle ne vise
pas a un bien moral ou intellectuel, mais plutdt a la satisfaction de sentiments
négatifs. Le Pére d'Alzon distingue une curiosité légitime qui peut étre exercée dans
le but de faire le bien, d'une curiosité pernicieuse motivée par le plaisir dentendre
des indiscrétions, d'apprendre des informations négatives sur autrui ou encore de
diffuser des propos dans lintention de nuire. Le Pére d’Alzon invite donc a adopter
une discipline intérieure qui empéche la curiosité de devenir un instrument de mal
plutot qu'un moyen de connaissance et de bienveillance.

CONCLUSION

Aujourdhui, comme assomptionnistes, nous sommes invités a nous servir de
la curiosité tel que le Pere Emmanuel d'Alzon le souhaite. Pratiquer la curiosité
nous amene a lire. La lecture aiguise notre intellect et approfondit nos
connaissances. Les fréres de la communauté d’Augustin ZAKA a Ouagadougou
pratiquent beaucoup la lecture. A la fin de leurs parcours philosophiques, ils
soutiennent les fruits de leur recherche.

Au regard de ce qui précede, nous retenons que la curiosité se traduit par le
désir de savoir ou de découvrir. Le Pére Emmanuel d'Alzon avance une nouvelle
conception de la curiosité qui s'exprime par le fait de vouloir connaitre en gardant
la valeur de la vérité et en se tournant vers Dieu. La curiosité est un moyen d'étude
et d'apostolat. Elle nous aide a avoir des connaissances et a comprendre les
besoins des autres. Nous avons aussi abordé le fait que la curiosité est un mode de
vie qui perturbe la vie intérieure. Nous devons faire de la curiosité une vertu pour
chercher et pour faire le bien pour nos prochains, pour nos fréres en vue d'étendre
le Royaume de Dieu en nous et autour de nous (RV n°1).

Flavie Christien ANDRISOA, a.a.

" Emmanuel DALZON, Ecrits spirituels du serviteur de Dieu Emmanuel d’Alzon, op. cit, p. 578.

-122 -



Orientation éditoriale de la revue Assumptio

Notre revue assomptionniste internationale est au service d'une intelligence
collective du Royaume en actualisant le geste de la Revue augustinienne créée en
1902. Elle veut stimuler 'exigence académique de nos maisons de formation, le golit
de la recherche et la pratique d'une culture du débat fondée sur l'argumentation.

L'ambition « doctrinale » de cette revue est large : elle accueille toute
réflexion qui creuse une dimension de notre « charisme assomptionniste »
d’homme de communion, proposant la foi, solidaire des pauvres. Priorité est donnée
a lintelligence des grandes causes de Dieu et de 'homme, défendues par et dans
la foi et la morale de ['Eglise.

Comme le Pére d'Alzon, nous bannirons la banalité, c'est-a-dire la répétition
de ce que tout le monde sait ou croit savoir et nous puiserons aux sources les plus
fiables. Audacieux et tout simplement catholique, les articles feront découvrir du
neuf, ils offriront un point de vue original. L'orthodoxie du contenu sera au service
d'une expression du charisme fidéle et créative.

La revue vise a créer une dynamique internationale d'échanges et de
collaboration qui stimule les initiatives collectives (au sein des communautés par
exemples) et les vocations particuliéres (par des travaux personnels) au service
de notre apostolat intellectuel. Ony trouvera des articles en francais, en anglais et
en espagnol, ainsi que des résumés dans chacune des langues de la congrégation.
Nous espérons aiguiser ainsi la curiosité et l'intérét des lecteurs pour de nouveaux
horizons linguistiques en proposant un panorama représentatif de la diversité de
notre congrégation.

Deux registres se fécondent l'un l'autre pour former deux grandes parties.

1 - Une premiére rubrique « Recherches » intégre des articles de fond avec
une argumentation attentive aux sources qui propose des pistes de recherche
assomptionniste. Elle répond L'exigence scientifique des revues universitaires et

-123 -




met en valeur des sujets de recherches que des assomptionnistes de 2¢™ ou 3™
cycle pourraient approfondir. Ces articles sont d’environ 15 000 signes (blancs
compris ; en gardant une certaine souplesse).

2 - Une seconde rubrique « Expérimentations » veut accueillir les meilleures
réflexions de nos fréres étudiants au début de leur formation religieuse. Sollicités
pour rédiger des travaux en lien avec le charisme de 'Assomption, ils peuvent en
ressaisir ici 'essentiel. Ces articles seront plus courts : maximum é 000 signes (ici,
la contrainte est pédagogique).

Le « charisme » assomptionniste qui est au coeur de la revue peut étre abordé
sous plusieurs angles : de maniére explicite a travers des articles portant « sur »
des points d'histoire ou de spiritualité assomptionniste ; ou de maniére large par
des articles dont les enjeux (ecclésiaux notamment) déploient le charisme du triple
amour dans unité-vérité-charité.

Merci & chacun pour sa collaboration.

-124 -




Editorial Orientation of Assumptio Journal

Our international Assumptionist magazine serves a collective understanding
of the Kingdom by continuing the work of the Revue augustinienne, founded in 1902.
It aims to stimulate academic rigor in our houses of formation, a taste for research,
and the practice of a culture of debate based on argumentation.

The “doctrinal” ambition of this journal is broad: it welcomes any reflection
that explores a dimension of our “Assumptionist charism” as men of communion,
proposing faith and standing in solidarity with the poor. Priority is given to
understanding the great causes of God and man, defended by and in the faith and
morals of the Church.

Like Father d'Alzon, we will banish banality, that is, the repetition of what
everyone knows or thinks he knows, and we will draw on the most reliable sources.
Bold and simply Catholic, the articles will reveal new insights and offer original
points of view. The orthodoxy of the content will be at the service of a faithful and
creative expression of the charism.

The journal aims to create an international dynamic of exchange and
collaboration that stimulates collective initiatives (within communities, for
example) and particular vocations (through personal work) in the service of our
intellectual apostolate. It will feature articles in French, English, and Spanish, as
well as summaries in each of the languages of the congregation. We hope to
stimulate readers' curiosity and interest in new linguistic horizons by offering a
representative overview of the diversity of our congregation.

Two domains enrich each other to form two main sections.

1 - The first section, “Research”, includes in-depth articles with careful
sourcing that propose avenues for Assumptionist research. It meets the scientific
standards of academic journals and highlights research topics that Assumptionists

-125-




in graduate school could explore in greater depth. These articles are approximately
15,000 characters long (including spaces; with some flexibility).

2 - A second section, “Experiments”, aims to showcase the best reflections of
our student brothers at the beginning of their religious training. As they write
papers related to the charism of the Assumption, they can capture the essence of
their work here. These articles will be shorter: a maximum of 6,000 characters
(here, the constraint is pedagogical) .

The Assumptionist “charism’ that is at the heart of the journal can be
approached from several angles: explicitly through articles focusing on points of
Assumptionist history or spirituality; or broadly through articles whose themes
(particularly ecclesial ones) unfold the charism of the triple love in unity-truth-
charity.

Thank you for your collaboration.

-126 -




Orientacion editorial de la revista Assumptio

Nuestra revista internacional asuncionista esta al servicio de una inteligencia
colectiva del Reino, actualizando la iniciativa de la Revista Agustiniana creada en
1904. Pretende estimular la exigencia académica de nuestras casas de formacion,
el gusto por la investigacion y la practica de una cultura del debate basada en la
argumentacion.

La ambicion «doctrinal» de esta revista es amplia: acoge cualquier reflexion
que profundice en una dimension de nuestro «carisma asuncionista» de hombre de
comunion, que propone la fe y se solidariza con los pobres. Se da prioridad a la
inteligencia de las grandes causas de Dios y del hombre, defendidas por y en la fe
y la moral de la Iglesia.

Como el padre d'Alzon, desterraremos la banalidad, es decir, la repeticion de
lo que todo el mundo sabe o cree saber, y nos basaremos en las fuentes mas
fiables. Audaces y sencillamente catdlicos, los articulos descubriran cosas nuevas
y ofreceran un punto de vista original. La ortodoxia del contenido estara al servicio
de una expresion fiel y creativa del carisma.

La revista tiene como objetivo crear una dindmica internacional de
intercambio y colaboracién que estimule las iniciativas colectivas (por ejemplo,
dentro de las comunidades) y las vocaciones particulares (a través de trabajos
personales) al servicio de nuestro apostolado intelectual. En ella se encontraran
articulos en francés, inglés y espafiol, asi como resimenes en cada uno de los
idiomas de la congregacion. Esperamos asi despertar la curiosidad y el interés de
los lectores por nuevos horizontes lingliisticos, ofreciendo una panoramica
representativa de la diversidad de nuestra congregacion.

Dos registros se enriquecen mutuamente para formar dos grandes partes.

-127 -




1- Una primera seccidn, «Investigaciones», incluye articulos de fondo con una
argumentacion atenta a las fuentes que propone pistas de investigacion
asuncionista. Responde a las exigencias cientificas de las revistas universitarias y
destaca temas de investigacion que los asuncionistas de segundo o tercer ciclo
podrian profundizar. Estos articulos tienen una extension aproximada de 15 000
caracteres (incluidos los espacios; manteniendo cierta flexibilidad).

2 - Una segunda seccion, «Experimentaciones», pretende acoger las mejores
reflexiones de nuestros hermanos estudiantes al comienzo de su formacion
religiosa. Se les pide que redacten trabajos relacionados con el carisma de la
Asuncidn, y aqui pueden resumir lo esencial. Estos articulos seran mas breves:
maximo 6000 caracteres (en este caso, la restriccion es pedagdgica) .

El «carisma» asuncionista, que es el nlcleo de la revista, puede abordarse
desde varios angulos: de manera explicita, a través de articulos que traten «sobre»
aspectos de la historia o la espiritualidad asuncionista; o de manera mas amplia, a
través de articulos cuyos temas (especialmente eclesiales) desplieguen el carisma
del triple amor en la unidad-verdad-caridad.

Gracias a todos por su colaboracion.

-128-




Etienne PERNET, Henri BRUN, Hyppolite SAUGRAIN, Victor CARDENNE
& Emmanuel D’ALZON

1 profession, 1%t profession, 12 profesion — 1850




AN

Editorial 3 l

Tour d’horizon - Overview - Resumen n

/ - Recherches - Research - Investigaciones

The Canonical Aspects of Promoting Justice and Peace
in Assumptionist Religious Life (by Louis-Martin RAKOTOARILALA, 3.3.) 33

Le regard occidental de Bruno Chenu sur UAfrique : un enjeu de catholicité
- 1. Les années lyonnaises (par Nicolas TARRALLE, a.a.) 49

Le pardon comme processus de conversion, de réconciliation et d'éradi-
cation de Uinjustice en Afrique (par Alexis KASEREKA VALYAMUGHEN, a.8) T

Et si croire au dialogue était le 13*™ article du Credo ?
(par Bienvenu KAMSELE AGBAKA, a.4.) 87

Il - Expérimentations - Experiments - Experiencias

Convertirse en pastor como hijo de San Agustin (por Evandro Gomes, a.a) 97

Emmanuel d'Alzon : un « augustinien » pour hier et pour aujourd’hui
(par Romain SIMTORO, 4.4.) 101

Emmanuel d'Alzon: An Icon of Credibility for Religious Life Today
(by Videlis MuLANDI MUSEMB), 8.4.) 107

La curiosité chez le Pere d'Alzon (par Flavie Christien ANDRIS04, a.3.) 15

Orientation éditoriale — Editorial Orientation — Orientacion editorial 123




